
24 ｜2026.0124

文／黎為昇  圖／Enoch

教會雖是由蒙神揀選的子民所組成，卻仍由軟弱、不完全的人所建造。主耶

穌在世時一再提醒門徒，要警惕三種會滲入信仰群體、足以吞蝕屬靈生命的

「酵」——法利賽人的酵、撒督該人的酵與希律的酵（太十六6；可八15）。

酵會在無聲無息中影響整團麵；信仰中的雜質，也往往在不被察覺時滲透

人心。因此主的提醒，不只是給當時的門徒，也是給末後的真教會的重要警

戒。

以下藉三種酵，一同反思：在今日的教會與個人生活，如何持守那單純、

真實、清潔的信心？

一、法利賽人的酵：假冒為善、表裡不一的虛假敬虔

假冒為善的本質：信仰變成表演

「法利賽人 Φαρισαῖος 」的原意是「分別」，其原始動機是期許自己過著

分別為聖的生活，為何最後卻淪為自以為義、假冒為善的代名詞？而「法利賽

人的酵」的殺傷力，在於使信仰從「愛神」轉變成「維持宗教形象」。

所謂的假冒為善，其原意是「演戲」，耶穌提醒門徒要防備「法利賽人的

酵」（路十二1），這不僅僅是針對某一群人的批評，更是對信仰標籤化和宗教

教會中的雜質：

主所警戒的三種酵 

/主題企劃/  教會中有雜質嗎？

｜2026.01

效法窮寡婦，以單純的信心勝過虛假； 

學習尼哥底母，在權位中仍謙卑追求真理； 

並像得醫治的瞎子，毅然離開那阻礙信心的「伯賽大」。



形式主義的深刻警示。他們最大的特徵，是

將信仰簡化為外在可見的信仰模式，卻不知

不覺在掩飾內在的實質敗壞。主耶穌指出他

們的三個特點：

第一、強調外貌而忽略內裡（太二三5、

25–28）。他們刻意配戴的經文，讓自己看起

來敬虔，但內心卻充滿不義，像粉飾的墳

墓，外表潔白，裡面卻是污穢。

第二、用教條壓迫人卻不反省（太二三

2-3）。他們放大自己能做到的「什一」，

卻忽視公義、憐憫與信實，並建立難以負荷

的宗教標準責難人。

第三、把信仰當作擴大影響力的工具

（太二三5-7、13-15）。信仰隱藏的動機是

「故意讓人看見」，從而發展出「標籤化的

信心」。再透過追求宗教組織的高位與追求

拉比、師尊的尊稱，使「信心影響力」與

「權力影響力」混淆。更甚的是利用「宗教

責任」的帽子，壓迫人服從其宗教組織，並

阻礙人進入真理的群體（太二三13-15）。

聖經例證：寡婦的兩個小錢——信心勝

過外貌

為反擊法利賽人的虛偽，主耶穌特別讚

揚一位窮寡婦的奉獻（可十二41–44）。

背景：金錢響聲代表「屬靈聲望」

在當時的聖殿制度中，人們奉獻的金額

往往與其外在的屬靈形象掛鉤。奉獻箱設置

在聖殿的公開區域，採用金屬製成的「號角

形捐款筒」，銅錢投入時會發出清脆響亮的

聲音。因此，富人的大量奉獻不僅能引人側

目，更被視為神的賜福；反之，窮人的小額

奉獻很容易被忽略，甚至被無視，這反映了

當時宗教制度下，弱勢者被邊緣化的現實。

真實的信心必須超越眾人的眼光

在文士被耶穌責備「侵吞寡婦家產」後

（可十二40），有個寡婦卻默默走到奉獻箱

旁，投進兩個幾乎「聽不見」的銅板。

當時寡婦手上的「兩個小錢」，其中一

小錢（λεπτόν）是猶太地最小面額的銅幣，

一枚幾乎不值什麼。因為她的信心，她選擇

了把僅有的全部交在神面前。

耶穌說，她「把她一切養生的都投上

了」（可十二44）。從人的角度來看，這兩

個小錢對聖殿龐大的運作幾乎毫無幫助；在

人群中也毫不起眼：但耶穌的目光卻停在寡

婦的身上，因耶穌看重的不是金額，而是她

的心。

耶穌對他們說：你們要謹慎，防備法利賽人和撒都該人的酵(太十六6)。

Then Jesus said unto them, Take heed and beware of the leaven of the Pharisees and of the Sadducees.

寡婦的兩個小錢

VOL. 580｜ 25



｜2026.0126

這位寡婦沒有因制度的不公平而心灰意

冷，也沒有因自己微小的地位而退縮；相反

地，她用信心的眼睛定睛在神的身上，深信

祂是每日供應的源頭。正因如此，她得以在

可能被忽視，甚至被輕看的環境中，依然以

單純的心勝過窘境。

真實的信心產生割捨的勇氣

另外，也因為她的生命呈現出一個清楚

的屬靈次序——「先神後人」。正因這樣的

優先次序，她能夠放下當天生活所需，勇敢

地把所有獻在神面前。她的奉獻之所以寶

貴，不在於金額的大小，而在於那「完全獻

上」的心志。

她的行動展現了對那看不見之神真實的

信心（彼前一8），也流露出一種滿有榮耀的

喜樂——那喜樂不是來自外在的給予，也不

是來自感官的滿足，而是來自神本身。

因此，應對「法利賽人的酵」，我們需

要效法寡婦的信心，都要單純地以清心與完

全的信心與神建立關係，而不是倚靠外在的

信仰標籤，來活出信仰的真實樣貌。

二、撒督該人的酵：信仰空殼化與事

奉政治化

信仰的空心化：只有形式，沒有生命

耶穌曾嚴肅提醒門徒：「你們要謹慎，防

備法利賽人和撒督該人的酵」（太十六6），

法利賽人的酵是「假冒為善」的宗教面具，

而撒督該人的酵則觸及另一層面，使群體崇

拜所產生的組織變質，使原本為要整合群

體崇拜的組織化，淪為「權力角力」的中

心。

在馬太福音中，耶穌面對兩次求神蹟的

挑戰：第一次是出自於文士與法利賽人，

這次可視為信心不夠堅定的要求，因為他

們是希望藉耶穌行神蹟來加增他們相信耶

穌的信心（太十二38）。然而第二次的求

神蹟卻是惡意的，是出於不信與試探（太

十六1），是帶著辯駁與挑釁的心態，而這

次的事件中，撒督該人介入，耶穌因而發

出了著名的警告――要防備他們的酵（太

十六6）。

「撒督該人 Σαδδουκαῖος」原意為「公

義」，成員大多出身於祭司家族，具備良

好教養、高度學識，並掌握重要的政治與

宗教權位。然而，在這光鮮外表之下，卻

隱藏著深刻矛盾：

第一、信仰的空殼化。雖然撒督該人

維持聖殿祭祀與宗教儀式，但他們對屬靈

事物存有高度懷疑（徒二三8），加上他們

不信天使、不信靈界，也不信復活，更排

斥道成肉身的可能。他們維持了信仰的外

殼，卻否認屬靈的實質。

第二、利益上的妥協。他們自認嚴守摩

西律法，卻在政治上與羅馬妥協，藉著捍

衛宗教組織權柄的理由，骨子裡是要維護

他們的既得利益，最著名的例子就是他們

共同策劃將耶穌處死（約十一48-50）。

26 ｜2026.01

/主題企劃/  教會中有雜質嗎？



所以撒督該人的酵，正如保羅所描述

的：「有敬虔的外貌，卻背了敬虔的實意」

（提後三5）。所謂的「敬虔 εὐσέβεια」，意

指因為崇敬神，而所產生對神的態度，以及

產生自願的順服與義務。「外貌 μόρφωσις」

則是指宗教形式、制度、結構的具體呈現。

「背了 ἀρνέομαι」：拒絕、否認、漠視其核

心實質。即使他們在道德上無懈可擊，但在

他們失去反省的能力，也失去對依賴神的能

力的動力。

撒督該人的問題不是沒有宗教，而是把

宗教變成「外殼」；乍看之下似乎有事奉，

但卻把事奉變成一種「失去信心的制度」；

乍看之下似乎有敬虔，但卻把敬虔變成「失

去信心的形象管理」。他們把世俗的計算

帶進了事奉，把政治邏輯帶進了信仰，只維

持最基本的信仰外殼，但生命卻從未經歷重

生。

事奉政治化：事奉機會競爭的危機

在教會中，我們常以為凡為主擺上時間

與金錢的人，就必然能同心協力。但現實卻

常常相反：越是投入的人，越容易因小事爭

執；越是熱心的人，越可能陷入競爭。原本

單純的事奉，很容易變質成為「影響力與話

語權的爭奪」。保羅在腓立比書用兩個字眼

精準道出這種危機（腓二3）：

第一是「結黨 ἐριθεία」，也就是自私的

野心，原意指用不正當手段謀取權位。意

指一個人本有志向，本應成為祝福，卻因私

心而變質，以至嫉妒、比較、競爭，甚至敵

對。

第二是「貪圖虛名 κενοδοξία」，也就是

虛浮的榮耀。指看見一點成就就產生過度的

自我評價，甚至把舞臺焦點從「主」轉移到

「自己」。

若我們的事工被這兩種酵影響的人，往

往不自覺將事工以自我為中心，開始忽視

別人、壓抑別人，甚至淘汰別人。他們的生

命被「掩飾缺點」與「誇大優點」的邏輯占

據，像掃羅王一般（撒上十五12、30）：極

度渴求人的認可，卻越來越看不清自己的真

實光景。

三種值得注意的現象

撒督該人的酵，不僅存在於古代，也深

深影響著末後的真教會。其中有三件值得留

意的危機：

第一、倖存者偏差：只講成功的結果，

不講掙扎的過程。教會的見證分享常存在

一種風險，即過度呈現「敘事性的成功」：

「照著我說的去做，就必蒙主賜福。」然

而，這種篩選後的見證往往只讓人看見成功

者的光環，卻忽略了那些同樣努力、卻依然

處於困境中的肢體。這不僅容易造成信徒的

「屬靈焦慮」，更可能讓人誤以為「未得賜

福是因為我不夠屬靈」，進而陷入更深的內

疚與自責中。

第二、敬虔單一模版化。聖經中的敬

虔是對神的態度，而非固定的生活模式。

然而，某些信徒不自覺地將特定的生活型

態——例如中產階級的優渥生活或形式化的

家庭祭壇——過度美化，並以少數成功的範

VOL. 580｜ 27

耶穌對他們說：你們要謹慎，防備法利賽人和撒都該人的酵(太十六6)。

Then Jesus said unto them, Take heed and beware of the leaven of the Pharisees and of the Sadducees.

VOL. 580｜ 27



2828 ｜2026.01

例作為敬虔的唯一標準，使信徒容易誤以為

「神的賜福只有一種形式」。

第三、宗教教育的僵化；只重答案，不

重分辨。為避免信徒走偏，我們習慣提供

「標準答案」，用複誦代替分辨。但這造成

另一種危機――信徒被訓練成不會反思的接

受者，當有人帶來不同角度的理解時，容易

被標籤為「危險」或「似是而非」，而不是

真誠的省思。若教導的訊息缺乏「處境化

Contextualization」的應用，容易導致信仰

與生活脫節，久而久之，信仰脆弱到無法面

對多元世界的衝擊。

聖經例證：	

尼哥底母──抵抗撒督該酵的典範

那如何對付撒督該人的酵？因應的方法

就是建立「尼哥底母式」的門徒生命。雖然

尼哥底母身為法利賽人與公會成員，身處權

力核心，但他沒有落入撒督該人那種「信仰

空殼化」與「政治算計」的網羅。他同樣地

位崇高、學問深厚，但他選擇了三條完全不

同的道路：

第一、虛心求道（約三1-20）。願意承

認自己的不足。他不倚靠地位，不以知識自

滿，夜裡來見耶穌，提出困惑，尋求重生之

道。

第二、勇敢發聲（約七50–51）。在反

對聲中仍堅持真理。在充滿敵意的議會中，

他願意為公義與真理說話，即使那不是主流

意見。

第三、默默擺上（約十九39–40）。耶

穌死後，當多數門徒四散時，他卻帶著沒藥

與沉香來為主安葬。這沒有掌聲、沒有地位

上的好處，只有真誠與愛。

教會需要的不是更多精於算計的撒督該

人，而是更多願意像尼哥底母一樣的門徒：

在真理面前謙卑、在權勢面前勇敢、在需要

面前默默付出。這樣的生命，才是真正能抵

抗那由形式、野心、政治化與自我膨脹所構

成的酵。

三、希律的酵：保持最低的信仰標準

而與世俗妥協

為了利益而放棄真理

耶穌曾警告門徒要防備「希律的酵」

（可八15），這背景源於希律王（大希律之

子）因娶嫂子的不倫之舉殺了施洗約翰，後

又試圖殺害耶穌。

什麼是「希律的酵」？「希律的酵」象徵

著世俗、墮落與妥協。它是指一種為了肉體

的慾望、利益、權勢與虛榮，可以不顧真理

28 ｜2026.01

/主題企劃/  教會中有雜質嗎？

尼哥底母為主安葬



圖／Sara

與正義的生活態度。這種酵會阻擋人謙卑的

念頭，使人拒絕真理的感化。

在現代教會或個人信仰中，這種「酵」

常表現為一種「最低限度」的信仰觀：認為

只要不犯死罪、有去教會即可，並且對屬靈

長進的追求冷漠。為了避免與世界衝突，害

怕持守真理帶來的代價，選擇與世俗妥協。

漸漸傾向追求名位、財勢，甚至渴望與世俗

利益團體結合。

保羅在提摩太後書三章形容這種「脆弱

的信仰」是：「不聖潔」，即失去分別為聖

與對神委身的態度；「愛宴樂不愛神」，也

就是在選擇的天平上，傾向感官的滿足與快

樂，而非給予神獨尊的地位；「心不專注於

神」，也不以神為滿足的喜樂。

信仰的視覺矯正：從模糊到清晰

要除去希律那種世俗利益遮蔽的眼光，

我們需要像伯賽大的瞎子一樣，經歷一場屬

靈的「視力矯正」。馬可福音八章記載了耶

穌在伯賽大醫治瞎子的神蹟，這個神蹟獨特

之處在於它分為兩個階段，正影射了我們對

主認知的過程。

第一階段：模糊信仰的階段（人說我是

誰？）

耶穌首先吐唾沫在瞎子眼睛上。在當時

觀念中，唾沫被認為有醫療效果。耶穌使用

這種「中介物質」，或許是為了遷就瞎子初

期的信心。

我們的信心初期常建立在「唾沫」上，

即神蹟、人的幫助、問題的解決、物質的滿

足以及傳統與別人屬靈經驗等，我們透過這

些「好處」認識主。結果雖然靈性視力恢復

了，但卻是模糊的，好像這瞎子看人像樹木

一般。

「人說我是誰？」 這階段的信仰建立在

「聽說」與「別人的經驗」上。我們將自己

的期待投射在耶穌身上：生病的人希望祂是

醫生，貧窮的人希望祂是慈善家。這種認識

雖然有部分正確，但看遠處時卻是模糊不清

的。

第二階段：清晰認識的信仰（你們說我

是誰？）

耶穌隨後按手在他眼睛上，他才「定睛

一看」，樣樣都看清楚了， 這是從「風聞

有祢」到「親眼見祢」的過程。

「你們說我是誰？」 這需要個人的探

索、思考與印證。彼得在此時清楚認出耶穌

是基督，但他隨即暴露了自己視力的「模

糊」——他攔阻耶穌上十字架。彼得雖然口

裡承認耶穌是基督，永生神的兒子，心裡卻

「不體貼神的意思，只體貼人的意思」（太

十六23）。

所謂的「體貼」，意指持續對某事給予

極度的關心。耶穌之所以認為彼得體貼人

的意思，乃是因為即便他撇下所有跟隨主，

彼得潛意識裡仍關心「我們將來有什麼？」

（太十九27）。這種信仰是建立在「利益導

向」之上，或為了獲得歸屬感、或為了得著

VOL. 580｜ 29

耶穌對他們說：你們要謹慎，防備法利賽人和撒都該人的酵(太十六6)。

Then Jesus said unto them, Take heed and beware of the leaven of the Pharisees and of the Sadducees.



30 ｜2026.01

尊重、或為了實現理想。這仍是跟隨耶穌的

「模糊階段」。

當我們只想在信仰中「救自己的魂」，

也就是生命中充斥滿足自己的感覺、理性、

喜好的思維，我們其實是在試圖「賺得全世

界」，結果卻是賠上生命。

面對希律酵的兩個關鍵操練

如何面對「希律的酵」？其因應之道就

是背起十字架與離開伯賽大。換句話說，要

從信仰的模糊狀態進入清晰狀態，耶穌提出

了幾個具體的解方：

第一、捨己背起十字架。所謂捨己，其

意為對自己的想法、關心的事說「不」， 放

棄滿足自己的喜好、放棄以「感覺」為主導

的生活、放棄瘋狂證明自我存在的野心。我

想「捨己不只是自我否定，而更是讓神成為

生命的主導」。背十字架不是追求痛苦，而

是願意因真理而付代價。

第二、接著是離開心中的「伯賽大」。

當瞎眼得以看的清晰時候，耶穌囑咐那人：

「連這村子（伯賽大）你也不要進去」（可

八26）。伯賽大是被耶穌責備為「有禍了」

的城市（太十一21），象徵靈性瞎眼與頑梗

的地方。得醫治的代價是割捨自己的過去，

也就是我們每個人自己的「伯賽大」——那

些讓我們陷入世俗思維、追求安逸、情緒勒

索或舊有習慣的環境。既然眼睛已經被主開

啟，就不能再留戀過去的思維模式。

在這個邪惡淫亂的世代，許多人的信仰

仍處於「伯賽大的瞎眼」或「看人像樹」的

模糊階段。希律的酵使我們羞於完全委身，

只想在信仰與世俗間尋求平衡。然而，主耶

穌的呼召是清晰的：離開你的伯賽大，拒絕

體貼人的意思，背起十字架跟隨祂。唯有如

此，我們才能從世俗的混濁中走出來，真正

看清那位榮耀的基督。

30 ｜2026.01

結語：為教會守住屬靈的純淨

主耶穌提醒我們要防備的三種酵，正是

今日教會面臨的三大雜質：法利賽人的酵使

信仰「虛假化」，撒督該人的酵使信仰「空

洞化」，希律的酵則使信仰「世俗化」。 

主的警告不是為了加添重擔，而是為了保護

祂所愛的教會。願我們能效法窮寡婦，以單

純的信心勝過虛假；學習尼哥底母，在權位

中仍謙卑追求真理；並像得醫治的瞎子，毅

然離開那阻礙信心的「伯賽大」。讓我們在

末後的世代中，持守信仰的純淨、熱情與聖

潔，直到見主面的日子。                          

/主題企劃/  教會中有雜質嗎？

離開心中的伯賽大


	holyspirit 2026-01-580_部分26
	holyspirit 2026-01-580_部分27
	holyspirit 2026-01-580_部分28
	holyspirit 2026-01-580_部分29
	holyspirit 2026-01-580_部分30
	holyspirit 2026-01-580_部分31
	holyspirit 2026-01-580_部分32

