

基督徒的展展生命。因領受主那無的雇氣思典。

期待能跨越外在環境的變遷與挑戰。在或順或逆的情境中。

不斷成長,展現越來越豐富的層靈生命力。

常保屬靈生命年輕有活力的祕訣,在於往下扎根,向上結果。

5 ● 2016 · MAY · 464期



p38

主題:

年輕是什麼?(上)



p20

〔新生命〕

拆毀與建造

p30

〔百年靈恩 世紀傳承〕

熱心聚會 高舉主名 英國教會沿革與展望

p**98** 

牧羊杖之愛

p101

在愛中建立自己





耳斯縣基督為人類的罪,釘死在十字架上,第三日復活,四十天之久,向門徒顯現,然後在橄欖山升天;門徒遵照指示,不離開耶路撒冷,在一間樓房裡,約120位門徒同心合意的恆切禱告,到了第十天,聖靈大降。根據聖經記載:「五旬節到了,門徒都聚集在一處。忽然從天上有響聲下來,好像一陣大風吹過,充滿了他們所坐的房子。又有舌頭如火焰顯現出來,分開落在他們各人頭上。他們就都被聖靈充滿,按著聖靈所賜的口才,說起別國的話來」(徒二1-4)。

先前,臺灣真耶穌教會,每年舉辦青年靈恩會(學生靈恩會的前身),全臺初中以上未婚青年皆可參加。哥哥姊姊帶著弟弟妹妹,由各地趕來赴會,好不熱鬧。如果沒記錯,那是1964年夏,座落在臺中市公園路115號的臺灣總會剛建好不久,全臺趕來參加的有500多位青年,此次拍紀念照時,橫排上下六排,用左右轉動的相機拍攝。因與會者多,大會堂也客滿,只好在走道上加上圓凳子。每次禱告都體會到,聖靈在我們中間運行,大家心中歡喜快樂,熱情洋溢。

當主領者跪在講台上,「奉主耶穌聖名禱告」一講完,台下跪著的學員,接著也念出「奉主耶穌聖名禱告」。因大部分學員已求得聖靈,開始禱告時,懇切地大聲說出靈言,一時間聲音響亮,如雷貫耳,聖靈充滿地運行在會眾中。聖靈真像一陣大風,一下子這裡幾位學員聖靈充滿,一面禱告一面鼓掌,掌聲透露出他們心中的迫切與喜樂;一會兒,這掌聲出現在另一角落;再一會兒,聖靈充滿的掌聲又轉換到另一角落的某些學員。聖靈就如大風吹來吹去,乃應驗了五旬節聖靈大降的情景:「忽然從天上有響聲下來,好像一陣大風吹過,充滿了他們所坐的屋子。」近兩千年前,使徒時代教會聖靈大降的恩典,一一應驗在得救的真教會。

當 彼得、約翰因見證主耶穌死而復活,是人類唯一的救主,並奉祂的名叫生來瘸腿的人起來走路時,公會禁止他們奉耶穌的名講論教訓人。使徒們反而勇敢的說:「我們所看見所聽見的,不能不說」(徒四20)。以上見證是筆者大學生時親身經歷,值得一再分享;願能加添大家的信心,認識得救的真教會用方言禱告的奇妙,正如聖經所記。

# 找路



吉隆坡的中區靈恩會結束後,在飛往亞庇之前有三天的時間;約書亞長老邀我一起走一趟金馬崙高地(Cameron Highlands),其實他並沒有「邀」我,只是來帶我去。他曾到醫院探望一位來自該處的馬來西亞土著,乃一位信徒嫂嫂的朋友,如今已出院;而長老當時曾承諾去看他,也希望藉此把福音帶進他的部落。

這是一條很長的山路,我們兩人開著馬來西亞國產的休旅車(SUV)蜿蜒而行,在懸崖峭壁間,不斷的急轉而上,不知不覺,吉隆坡的窒熱已被拋在車後……,約書亞長老開始在山窮水盡疑無路中一再停車問路。與他同工多年,我很清楚,在聖工上他一向不輕言放棄。

我們來到一個小部落,只見零落的幾座純樸小 屋散置於石塊和泥土間雜的小丘上。一間粉紅色的 小屋特別引人注目,門內地上躺著一個打赤膊的漢 子,正在午睡;牆上正中央掛著一副大大的、似是 耶穌畫像的圖畫。我們趨前相問,竟被邀請入內詳 談,他的妻子也沖了奶茶招待;一陣比手畫腳,才 知道那位慕道友是他們的親戚,目前在外地。長老 用馬來語與他們談道許久,我聽不懂,只能默默禱 告。臨行,他們要我們禱告,還請求我們去另一小 屋探望老父親,為他代禱。

那是一間竹屋,走在竹子編成、離地三尺的竹板上,可以看到竹條間隙下的泥土地。老人家從竹板上坐起,用心聽長老的證道和有關靈言禱告的道理,最後一起禱告時,整個竹屋都搖晃震動。我知道這如果是聖靈帶的路,將是無心插柳柳成蔭的一程。

我們從那裡往前行,去一戶土著信徒的家聚會。突然間,柏油路終止,駛上石子路,路面也漸行漸窄;倏忽之間轉過一個彎,竟是滿眼低低的茶樹,綿延的幾座山,滿山滿谷都是茶園,車子開始

以極慢的速度繞著茶園顛簸而行,繞過一個彎,那位弟兄Razif正等在路旁,不知已站了多久……。我們在他的家中席地而坐,唱詩、學道、讀經;唯一的一扇窗映著屋外亮綠的茶園,也讓山風拂入,輕輕地掀起牆上一頁頁的日曆。喝著他沒有放糖的甜奶茶,我能夠瞭解,奶茶早已沖好,他一心要我們喝,這樣的甜度,算是無糖、如我們所要的……。

保羅的第一趟宣道之旅事先並沒有詳盡的工作計畫;聖靈把他和巴拿巴從安提阿差遣出去,他們先往居比路島,從東到西,然後搭船往北,登陸當時的加拉太省;隨著聖靈的帶領,建立幾處教會,就回去了。第二趟,他計畫去探望那些弟兄,同時在亞西亞一帶宣道,但在工作中警覺聖靈的阻止,又得了異象,乃知道必須從亞洲進入歐洲,經過一段找路的顛簸,建立了歐洲的多間教會。

到第三趟,他不僅很有計畫的去以弗所,在那裡建立小亞西亞最重要的宣道據點(徒十九10),且去哥林多帶回捐款,還學會了如何查驗聖靈的本意:雖然在回程中,聖靈一再指證說有捆鎖和患難等著他,他還是勇敢挺進,回到耶路撒冷受捆綁——他明白聖靈要他帶著鎖鍊在眾民和君王、巡撫的庭上證道,且在獄中留下闡明真理的書信。不管事前有沒有計畫,他尋找聖靈要他走的路。

耶和華如此說:你們當站在路上(複數)察看,訪問古道(複數),哪是善道(單數),便行在其間(耶六16)。在信仰敗落的年代,人所必須處理的,常是多重選項的人生抉擇,若先尋索古聖徒們在不同的時代和不同的情境下如何作他們的判斷和選擇,必能找出他該走的路。

金馬崙之旅是我生命中意外的插曲,讓我追想保羅這條古道;聽不懂馬來語又何妨?找路之間,我默默的看聖靈在整個行程中藉著幾位土著施教:只要保有一顆純真的心問路,祂豈不是常將自己顯在你的路上?



基督徒的屬靈生命,因領受主 耶穌的福氣恩典,期待能跨越 外在環境的變遷與挑戰,在或 順或逆的情境中,不斷成長, 展現越來越豐富的屬靈生命 力。常保屬靈生命年輕有活力 的祕訣,在於往下扎根,向上 結果。

# HOLYSPIRITMONTHLY 2016.05 464 H 歡迎線上閱讀 ▶ http://holyspirit.joy.org.tw

## 聖靈

封面裡 文/賴英夫 圖/胡真祥

# 聖靈好像一陣大風吹過

### 信仰與人生

1 文/蔡恆忠

# 找路

# 社論

6 文/周惠嘉

教會帶領者的危機與挑戰

# 直理

# 聖經中的真教會

9 文/蔡恆忠

神所選擇為立祂名的居所(上)

# 福音

# 百年靈恩 世紀傳承 英國

30 文/陳西拉

# 熱心聚會 高舉主名 ——英國教會沿革與展望

# 信仰

# 教義比較

14 文/謝順道

教義比較(上)

### 新生命

20 文/劉怡昀

# 拆毀與建造



▲Edinburgh Church building 愛丁堡教會外觀



- 發行人 PUBLISHER▶
  - 社長DIRECTOR▶
- 總編輯 EDITOR-IN-CHIEF▶
  - 文字編輯 EDITOR▶
    - 龔亭如、蘇真賢、張文怡(分機1254、1255、1257)

趙明洋(分機1211)

謝溪海(分機1251)

林淑華(分機1252)

- 美術編輯 ARTEDITOR▶ 施惠雅、林連珠(分機1258、1259)
  - 張榮源(分機1103) 發送▶
  - 蘇真賢(分機1255)

#### 真耶穌教會臺灣總會文宣處編審科 編審▶

田輝煌、吳明真、李盈朱、林永基、林恩賜、林章偉、邱義雄、陳光照、陳恆道、 本期編審委員▶ 陳勝全、黃志傑、張靈智、趙明洋、潘誠人、謝溪海、蕭榮光、羅讚坤(按筆劃順序排列)



# 主題:年輕是什麼?(上)

38 文/小麥子 圖/嗚叮

# 前言

- 40 文/涵 圖/鳴叮 **多結果子的樹枝**
- 46 文/杏仁子 圖/梅果 我們雖然在血氣中活著, 卻不憑著血氣爭戰(上)
- 51 文/亞特 圖/鳴叮 年輕是什麼?—超越世代
- 55 文/buzbee 圖/鳴叮 **青春,在路上!**

# 信仰

# 聖經的輔導知能一談憂傷療癒

24 文/謝秀芬 圖/Amigo

# 情緒知多少——談情緒疏導

# 腓立比書

58 文/黎為昇 圖/若薇

# 你們要在主裡喜樂(三): 認清自由的真諦(下)

# 聖經放大鏡

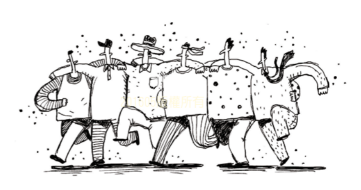
64 文/恩沛

# 聖經中的人子

### 蒙恩見證

69 文/漁人祈禱所 鄭茜蓉

# 回家真喜樂!



經歷嚴重打擊,並未丟棄信仰,倒反覆思想生命的價 51 值與意義,深知緊抓住神的重要。

真正的問題不在情緒本身,而是表達情緒的方式。



24

轉載本刊,請先取得同意!

# 發行所▶ 真耶穌教會臺灣總會

- 社址▶ 40673台中市北屯區松竹路二段180號No.180, Sec. 2, SongjhuRd., Taichungcity, 40673, Taiwan
- 電話▶ 04-22436960
- 傳真▶ 04-22436968
- E-mail► JenniferL@tjc.org.tw holyspirit@joy.org.tw
- 索閱電話▶ 04-22436960分機1255
- 奉獻電話▶ 04-22436960分機1273

# 承印者▶ 橄欖葉子文化事業有限公司

新聞局出版事業登記證局版台誌第1781號

臺灣郵政中台字第0442號執照登記為雜誌



86 在信仰的路上,不管用什麼方法, 緊緊抓住神就對了。 74 文/內壢教會 黃智俐 主格外恩待我——小愛生產紀實

80 文/和美教會 黃季羚 **懷孕之路恩典相隨** 

# 福音小舖

82 文/翎亮 圖/Wu-Hu **來這裡信!可以進天國嗎?** 

# 教育

### 耕心 • 更新 — 陪他成長

86 文/北區宗教小組策劃 家玉撰稿 圖/以諾 **陪他走一段背誦經文的童年** 

# 父母小錦囊

89 文/南區宗教小組策劃 Phinehas撰稿 圖/Roselily

# 全家跟隨主

# 藝文

# 心派生活

85 文/May 圖/Jane **生命教育** 

92 文/水靈 圖/聖惠 **因主愛永不孤單** 

98 文/羅以 攝影/劉選愛 **牧羊杖之愛** 

101 文/若愚 圖/佳美 
在愛中建立自己

### 廣播專欄 心靈的遊牧民族

104 文/珼珼

躲貓貓



85

生命教育課程持續進行中, 然而,交白卷的成績卻會在生命結束後發回; 那後悔,將毫無挽回改變的機會。

文宣處網頁 ► 線上閱讀 ► http://sites.google.com/site/tjctwlm/

http://issuu.com/tjctw

《聖靈》月刊投稿須知▶

因真耶穌教會臺灣總會財政處於年底申報時,雜誌社稿費支出必須製發扣繳憑單,請您於來稿時務必附上:

1. 真名2. 筆名(指定以筆名刊登者)3. 所屬教會4. 聯絡電話5. 身分證字號6. 戶籍地址(含里、鄰)或附上身分證影本。7. 並註明稿費奉獻或匯款(匯款請附郵局或銀行帳戶與帳號) 謝謝您的舉手之勞,願神紀念您的善工!

投稿注意事項▶

字數約1000~3000字,文體不拘。

請附上真實姓名(筆名)、身分證字號、電話、e-mail、地址、所屬教會及郵局帳號,以便寄上雜誌與附上稿酬。

## 詩情話意

106 文/Smallpolo

一生隨主行

#### 日光之下

108 文/小光

洞裡乾坤

# 紙上攝影展

封底裡 文/蘇真弘·攝影/何佶容

# 把愛留給所愛



# 消息

29 文/文宣處

專欄徵文──聖靈

44 文/文宣處

主題預告──年輕是什麼?(下)

84 文/文盲處

專欄徵文——福音小舖

封底 文/宣道處

全國青少年福音營

聖經道理的建立,更加盼望在天! 隨時多方的禱告,更加平靜安穩! 一日復一日,在神的道理中,我們生根建造 神的愛,總不改變;神的道理,亙古長存 這一切的一切,總要叫信神的 人得著無邊的益處。 【各人任意而行】這個世代邪惡,各人任意而行,只 要自己看為喜歡的,就要如此去做。洪水之前,神的 兒子看見人的女子貌美,就隨意挑選為妻,終日所思 都是惡事。今日的世代,神的觀念已普遍不存在人的 心中,人總透過自己的心思意念,去合理化每一件事 情!妥協的結果,導致了神道理的失去。 【聖經、聖經】聖經是基督徒必讀的經典,是神話語 的精髓,是我們生活的準則。神的話,是我們腳前 燈,路上光。每當我們心情沮喪,感覺在黑暗中,祂 的的話語就有如明燈,照亮指引我們的每一步,使我 們不至於走偏了路。 【你真的關心我嗎】關懷工作,是信徒牧養中最困難 的一環。怎樣的關懷方式才適當?還是最後是安慰人 反倒使人愁煩?每個信徒都需要人關心,但我們往往 會在慕道朋友受洗後,關懷瞬間變很少,而使人感覺 落差太大。對於老信徒,有時候更是不知道如何聞 問?如何進行關懷的工作,是我們重大的課題! 【愛要及時】樹欲靜而風不止,子欲養而親不待,是 為人子最可悲的寫照。不論是對自己的父母、兄弟姊 妹或是任何一個自己重視的人。這樣的遺憾,往往一 直在循環。愛要及時在可以表現出愛的時候,多加表 現。等到人不在了,自己還一直在懊悔中回憶,想著 2多愛,一點用處也沒有了!

年度徵文

造就信徒的話語,更多靈性的增長!

一年又一年,在神的愛中,我們也傳播這份愛!

0

投稿請寄▶

holyspirit@joy.org.tw

或寄至40673台中市北屯區松竹路二段180號,文宣處收。

奉獻事項

郵政劃撥▶ 00201261

戶名▶ 財團法人真耶穌教會臺灣總會註明:文字傳道基金《聖靈》月刊奉獻款

閱讀本刊,若心有所感,歡迎與我們一起禱告。

禱告方式:首句:奉主耶穌聖名禱告

之後反覆唸誦: 哈利路亞讚美主耶穌

慈愛的主,必按您的信心成全您所求所望。願主賜您平安!



社●●論

# 文/周惠嘉

# 教會帶領者的危機與挑戰

# 一. 教會的帶領者

為要成全(裝備)聖徒,各盡其職,建立基督的身體,使眾人在真道上同歸於一,得以長大成人,滿有基督長成的身量。因此,神在教會中設立使徒、先知、牧者和教師……(弗四12;林前十二28)。今日教會中同樣按立或選立長老、執事、傳道者、負責人,都是教會實際的帶領者、重要的工人。聖職人員為聖靈所立,受託照管神的家,當作忠心的好管家,按著神的旨意牧養神的群羊(徒二十28;彼前五2-4)。

帶領者直接影響教會的興衰,在選民歷史中,有好的領導者,百姓跟隨走在主路上,就蒙賜福,否則就會走入迷途而陷於危機之中。當約書亞在世,和那些見過耶和華為以色列人所行大事的長老還在的時候,百姓都事奉耶和華。後來有別的世代興起,沒有人引領他們,以色列人離棄神,去叩拜、事奉別神,因此惹神發怒,而被交在外族的手下,受盡欺壓(士二7-14)。

何西阿先知警告,以色列百姓因無知識而滅亡,因為祭司喪失教導、帶領的責任,致使百姓走錯方向,離開神(何四6)。祭司嘴裡當存知識,人也當由他口中尋求律法,然而當時的祭司卻偏離正道,使許多人在律法上跌倒(瑪二7-8)。

# 二. 帶領者當有的危機意識

本來帶領者理當做個好牧人,走在羊群的前頭,作信徒的榜樣,但是卻有不少工人,常陷入各種的試探與危機之中;選民及教會史上,工人失敗的例子很多。工人的軟弱,使主的名受羞辱、教會失去見證、神的兒女受傷害,甚至常被世人傳為笑柄,實屬遺憾!

以利做士師四十年,年紀老邁、眼目昏花,看不分明,耶和華的言語也稀少,不常有默示。以致缺乏靈智、失去方向,無力引導百姓。最後在爭戰中慘敗,百姓被殺、兒子戰死、約櫃被擄,神的榮耀離開以色列(撒上三1-2,四10-11、18-21)。

參孫蒙神揀選,出生後即做拿細耳人,神賜他超然的能力,為拯救以色列人。但他依恃自己的恩賜、能力,特立獨行,無法與同胞配合;生活上貪食好酒、沉迷女色,一味地放縱,終於洩漏得力的祕密。結果被擄淪為階下囚奴,眼睛被挖、推磨過日,最後為非利士人戲侮;屋頂倒塌時,與眾人同亡(士13-16章)。

教會歷史上也有些具有恩賜、能力的工人,卻離開崗位、失去職分,甚至離開教會、喪失靈命。檢視其失敗原因常有跡可尋,工人的危機往往由不警覺的小事開始,漸漸成為極大的試探、破口,深陷其中還不自覺,最後不可收拾(參:雅一15)。 亞干貪愛金銀及示拿衣服,抬回藏在帳棚裡,導致百姓進攻艾城失敗;猶大管理錢袋,常私自偷取袋中財物,最後為貪財賣主,而走上絕路。

工人有機會服事主是極大的恩典,但也面對試探引誘——眾人的歡呼、敵對,或 撒但的攻擊。經上記著:「我要擊打牧人,羊就分散」。因此作為帶領者將面對更多 的危機與挑戰。主曾對彼得說:「西門!西門!撒但想要得到你」,但彼得缺乏危機 意識與警覺性,他說:「眾人跌倒,我卻永不跌倒,我就是必須同主下監,同主受死 也甘心」(太二六31-35;路二二31-33),導致進入試探中而失敗。保羅勸勉我們自 以為站得穩的,需要謹慎,免得跌倒(林前十12)。彼得在晚年回顧曾經失敗的教 訓,遂與同工互勉:「務要謹守、做醒。因為你們的仇敵魔鬼,如同吼叫的獅子,遍 地遊行,尋找可吞吃的人。你們要用堅固的信心抵擋牠」(彼前五8-9)。

因為進入神的國必要經歷許多的艱難(徒十四22),且凡是立志在基督耶穌裡敬 虔度日的,也都要受逼迫(提後三12),所以 我們當堅固信心,恆守所信的道。聖 職人員更當時刻謹慎自己和自己的教訓,才能救自己和聽你的人(提前四16)。主耶 穌強調積極對付罪惡的重要性(參:太五29-30),保羅也勉勵,要攻克己身,恐怕 我傳福音給別人,自己反被棄絕了(林前九27)。

# 三. 自我勉勵及互勉的話

保羅對加拉太教會說,你們認識神,更可說是被神所認識的(加四9)。我們立志服事主,是出於羨慕善工,也是認識神,為報答祂的厚恩。在服事中藉著領受的恩賜,帶來工作的果效,也常為眾人認識與仰慕,如哥林多教會的會眾對工人有不同的喜好。工人極易在眾人的仰慕和掌聲中迷失自己,但不要忘記,主説:「當那日必有許多人向我說:『我們不是奉祢的名傳道,奉祢的名趕鬼,奉祢的名行許多異能麼?』我就明明的告訴他們說:『我從來不認識你們,你們這些作惡的人,離開我去罷!』」(太七22-23)。所以不要因鬼服了你們就歡喜,要因你們的名記錄在天上歡喜(路十20)。主耶穌說:「那差我來的是與我同在,……因我常作祂喜悦的事。」我們也要立志,凡事要得主的喜悦(約八29;林後五9)。

使徒約翰説,凡從神生的就不犯罪。又説,從神生的,就不犯罪,因神的道存在他心裡(約壹五18,三9)。可惜的是,我們有些工人還是失敗了!聖職人員常講道造就人、激勵人心,也有豐富的聖經知識,而文士、法利賽人身上配帶經文、律法倒背如流,也常坐在摩西位上教導人。但主耶穌卻告誡我們:「法利賽人的教訓你們要聽,但他們的行為不要效法,因為他們能說不能行」(太二三1-5)。因此,做為教會帶領者要常常提醒自己,要教導別人之前,先要教導自己。也要效法以賽亞先知,像個受教者,每早晨求主開通自己的耳朵,領受神的訓誨,照著遵行,沒有違背、沒有退後,然後以神的話語去扶持、安慰、教導人(賽五十4-5)。阿們。



# 神所選擇 • 為立祂名的居所

真教會不管在任何的國家和地區有多少的各地 教會,信仰內容必是一致的.....。

文/蔡恆忠

以色列民離開埃及以後,第四十年的十一月初一日,來到應許之地的門檻,即約但河東的摩押平原(申一3)。這時,離百姓即將走過約但河進入迦南的正月初十日(書四19),大約只有七十天;摩西清楚明白自己過不了約但河(申三23-27),也知道自己已走到人生的盡頭,這些百姓將在新的領導者約書亞的帶領下渡河,去得神所應許的地。

面對這些只算男丁就有六十多萬、在曠野中一路跟來的眾多百姓,摩西的心裡當然有許多話要叮嚀,但從何說起?他已是一百二十歲的老人,該以什麼話在關鍵時刻向這眾多的年輕會眾道別?於是,他依照神的吩咐,把神的律法重新訴説(申一5),苦口婆心地一再叮嚀告誡他們。畢竟,他們要進入的,是一個未曾踏足之地,到了那裡,他們將告別不斷在曠野遷移帳棚的日子,從此定居!當地有異族人的習俗,和足以顛覆百姓信仰的偶像崇拜:那地的異教惡俗比起埃及只怕有過之而無不及(申十八9-13)。百姓即將散居迦南全地,甚至有兩

個半支派要住在約但河東,無可避免的,他 們將與異族混居。如何在新的生活環境中排 除異教異俗的浸淫,而繼續持守曠野獨居時 的信仰?這不免令摩西擔憂,尤其他們的信 仰必須在與世俗混居的險象中代代相傳,那 將是巨象般的挑戰!

於是,在《申命記》第十二章裡,摩西 吩咐:在神所賜為業的地上,百姓當謹守遵 行的律例典章乃是這些:

- 1. 你們要將所趕出的國民事奉神的各地方,無論是在高山,在小山,在各青翠樹下,都毀壞了;也要拆毀他們的祭壇,打碎他們的柱像,用火焚燒他們的木偶,砍下他們雕刻的神像,並將其名從那地方除滅。你們不可照他們那樣事奉耶和華——你們的神(申十二1-4)。
- 我們今日在這裡所行的是各人行自己眼中看為正的事,你們將來不可這樣行



(申十二8)。要謹守聽從我(摩西)所 吩咐的一切話,行耶和華你神服中看為 善,看為正的事。這樣,你和你的子孫 就可以永遠享福(申十二28)。

3. 耶和華依們的神從依們各支派中選擇何 處為左祂名的居所,依們就當往那裡去 求問。你要謹慎,不可在你所看中的各 處獻燔祭。惟獨耶和華從你哪一支派中 所選擇的地方,你就要在那裡獻燔祭, 行我(摩西)一切所吩咐你的(申十二 5、13-14)。

很可惜的,百姓在進入迦南地以後,並沒有遵照摩西的吩咐把當地居民完全趕出(士一19-35);這些迦南地的居民成了百姓在持守純正信仰上的芒刺,誠如約書亞事先所警誡:「他們卻要成為你們的網羅、機檻、肋上的鞭、眼中的刺,直到你們在耶和華你們神所賜的這美地上滅亡」(書二三13)。迦南地居民在邱壇的祭祀崇拜,尤其是當地膜拜的神祇,如巴力、亞舍拉,不只混淆了神的百姓對獨一真神的信仰,最後還成為他們亡國的主要禍因。



他們進入迦南地以後,也沒有遵照摩西 所吩咐的,用心學習神眼中看為善、看為正 的事而努力謹守聽從,以致各人行自己眼中 看為正的事,在信仰的內容、事奉的態度, 以及各支派之間的交往上,都失去神藉律 法所立下的原則。以今日的道德倫理來說, 「各人行自己眼中看為正的事」,乃是沒有 神話語時,人類社會所能尋求的最理想境 界,因為各人如果都能憑著良心處事為人, **社會中的罪行必可減少。但在屬神的國度中** 有神在教導帶領,有自己的良心是不夠的; 人必須從祂學習,孕育一顆能在神面前無虧 的良心——以神所要的尺度衡量自己。所以 摩西告誡百姓不可各人行自己眼中看為正的 事,因人眼中看為正的事不見得是神對人德 性的要求,必須是神眼中看為正的事才是。

《士師記》一卷記錄了約書亞安息以後,神為百姓在不同的年代設立的十二位士師,以及百姓們的信心在那四百多年間時好時壞的過程(徒十三20)。這段期間他們對神的認識幾近盲目,所以不斷重複一句話:「以色列中沒有王!以色列中沒有王!」(士十七6,十八1,十九1,二一25)。神是他們的王(撒上十二12),在示羅設帳幕,期望他們來求問,他們卻找不到王。因為不能認定神是他們的王,所以只能以自己的是非判斷行事——《士師記》以「各人任意而行」作結語(士二一25)。

各人任意而行,正確的翻譯是「各人行自己眼中看為正的事」——摩西事前所警誡的。



入世、與世俗混居的社會生活往往可以 軟化一個想要堅持守道的決心,使人融入 世俗。得救的真教會並非遺世獨立,而是參 與社會,以關心靈魂的愛在世界中作光、作 鹽,領人進入恩典;教會要在眾説紛紜的人 本哲理,和人所議定的道德尺度上堅守聖 經真理的原則,絕非易事;她必須以主的 道不斷洗淨自己(弗五26),藉真理成聖 (約十七14-19)——以聖經中的真理來辨 識屬世的常理。得救的真教會應在宣牧帶領 上有屬靈宏觀的遠見,其信徒在心思和言行 上也不倚仗世上的智慧(林前二6),當分 別為聖,同心追求上頭來的智慧(雅三17-18),教會才能脱俗於濁世,歸屬主耶穌, 作祂榮耀的真教會。

我不求称叫他們離開世界,只求称保守他們脫離那惡者。他們不屬世界,正如我不屬世界一樣。求祢用真理使他們成聖;祢的道就是真理(約十七15-17)。

主耶穌在以上的禱告中說祂的門徒們 (其實也指主的教會),不屬世界,正如祂 不屬世界一樣。主不叫他們離開世界,但應 許要保守他們脫離罪惡;教會若要保守信徒 脫離罪惡,其講台就不應只講究情感的愛 (phileo),逐步在真理上與世俗妥協;而 是重視真理的堅持和教導,才能指引得救的 正路,更要遵行主的新命令——以關心人靈 魂得救的愛(agape)彼此相愛。這是更高 層次的愛,是在真理下對人的救恩有責任的 愛。如此,才是聖經中所描述的真教會,信 徒的信仰生活不致各行其是,不以個人的喜 好和情感作抉擇,而尋求神眼中看為善,看 為正的事,努力遵行。

# 選擇在神

神不只藉著祂的律法教導人如何崇拜、 服事祂,對於人向祂獻祭服事的地點,祂也 有所指定:人並沒有自己選擇在哪裡向祂獻 祭的「自由」,因為那是神的選擇——祂要 選擇一處,立祂的名,作為祂願意同在之地 (申十二5、13-14)。

今天,世上有許多不同的教會(或説教派),有不少基督徒以為在哪一間教會信耶穌都一樣,反正都在信耶穌,只要離家近、信徒親切就好。其實,尋求耶穌的人首要重視的,是他所屬的教會是否是神所選擇為立祂名的居所、是祂以聖靈同在的教會;因為,神在《申命記》中很清楚地要求祂的百姓不可在自己所看中的各處獻燔祭,惟有神在他們各支派中所選擇的一個地方,有祂的名、有神的靈的同在,那才是他們可以獻燔祭之處。

信仰的傳承需要有忠於真理而一致的教導,而非自以為是的各自選擇崇拜的內容和方式。以色列民進入迦南地以後將散居全地,必須有集中的教導和一致的信仰內容,各支派對神的認識才不致漸行漸遠。神要選擇一個地方,立祂的名,百姓在節期的日子必須來到神所選的地方獻祭、接受教導。同樣的,屬靈的真教會不管在任何的國家和地區有多少的各地教會,信仰內容必是一致的,他們必以相同的共信之道服事神(多一4)。

在百姓過約但河之前,摩西殷切的交待 了向神獻祭服事的法則。這些法則正是今日 尋求、服事主的指引方向:今天世界各地有 許多信耶穌的教會,各有不同的信仰內容, 有以為守安息日是在遵守摩西律法、屬舊 約,是不需要的;其實,在神藉摩西頒十誡 之前,或與亞伯拉罕立約之前,安息日已 設立(創二1-3)——人不可説安息日屬舊 約,或只在摩西的律法中。主耶穌說,安息 日是為人設立(可二27);它讓人從「終身 勞苦才能從地裡得吃的」和「汗流滿面才得 餬口」的六日後得享一天的安息(創三17-19);在舊約律法之前,神已在收取嗎哪 的事情上,要求、操練祂的百姓遵守、享受 安息日(出十六23-30);那是神與屬祂的 人之間永遠的約、作永遠之證據的(出三一 12-17),也是以賽亞先知所預言,以信主 的外邦人為主的末後真教會所必須遵守的約 (賽五六6-8)。

另外,多數基督教會奉「父、子、聖靈的名」施洗——此乃主耶穌在升天前給祂門徒們的吩咐;門徒們知道:父、子、聖靈的名,正是「耶穌」,所以,在《使徒行傳》中他們受聖靈的差遣,到處為人施洗,每一次都奉耶穌的名(徒二38,八16,十48,十九5)。人是因耶穌的名得蒙赦罪(徒十43,二二16),天下人間沒有賜下別的名,讓我們可以靠著得救(徒四12);得救的真教會必與使徒時代的教會一樣,奉耶穌的名施洗。

身體只有一個,聖靈只有一個,正 如你們蒙召同有一個指望。一主,一信, 一洗,一神,就是眾人的父,超乎眾人之上,貫乎眾人之中,也住在眾人之內(弗四4-6)。

教會是基督的身體(弗一23)。以上經 文指出,基督的身體只有一個,是得救的真 教會,乃神所選擇。神要在那裡立祂的名, 以祂的靈充滿其中。而這得救的真教會有聖 靈內住,只有一套共信之道(多一4),也 只有一種合乎聖經的洗禮。

# 選擇示羅

在神的帶領下,約書亞和百姓攻取迦南各城,制伏了那地;全會眾聚集在示羅,把會幕設立在那裡(書十八1)。會幕內的法櫃前,正是神與祂的僕人相會、説話的地方(出二九42;民十七4);神選擇示羅,作為百姓信仰崇拜的中心。他們畫地拈鬮分地業,亦在示羅會幕的門口,所以示羅也身兼他們的行政中心(書十九51),在這裡年年有耶和華的節期(士二一19),百姓都在示羅獻祭——示羅是神所選擇為立祂名的居所。

約書亞死後,經過整個四百多年士師的時期(徒十三20),直到以利祭司的時代, 百姓還是每年從各地上到示羅,敬拜祭祀萬 軍之耶和華(撒上一3)。撒母耳的父親每 年上示羅獻祭,他的母親也在示羅許願、獻 出兒子,使他終身做拿細耳人,歸給神。

然而,作為信仰重心的示羅並沒有實際 帶領百姓的屬靈生活。士師時代,百姓的信 仰在參雜異教習俗的影響下起起落落,時而 復興、時而敗落;一直到以利作大祭司的時期,他的兩個兒子何弗尼和非尼哈作祭司, 更是百姓信心的大災難。他們是服事會幕聖 事的祭司,理應潔身事奉,卻是惡人、不認 識神,甚至在祭壇前行惡褻瀆神(撒上二 12-17、22-23)。

近身事奉的祭司心中沒有神,示羅失去 屬靈的象徵意義,徒有其名,怎能留得住 神?亞薩的訓誨詩説:「甚至祂(神)離棄 示羅的帳幕,就是祂在人間所搭的帳棚;又 將祂的約櫃交與人擄去,將祂的榮耀交在敵 人手中」(詩七八60-61)。

在與非利士人的戰役中,他們從示羅抬 出神的約櫃,從此,約櫃不再回到示羅。以 利的兩個兒子死在戰場,以利也在大祭司的 「位上」往後跌倒,當場氣絕——神在示羅 的居所被神全然棄絕(撒上四17-18;耶七 12-15)。

非利士人因擄約櫃惹禍,只好將其送回 以色列的境界。基列耶琳人將約櫃接上去, 放在山上亞比拿達的家,約櫃在亞比拿達兒 子的服事中,默默地度過撒母耳和掃羅的時 代,大約在四十多年以後,即大衛登基為 以色列和猶大的王時,才想到神的約櫃;幾 經波折,終將約櫃迎進大衛城,即錫安的保 障。

主耶穌升天後,聖靈降下而建立使徒時 代的教會;當使徒們還在世時,教會因聖 靈的同住和帶領,受主的教訓和得救真道不 斷洗滌,而持守聖潔、蒙主憐惜,按著主的 應許傳向外邦各地(徒一8)。但從使徒書信中可以看出,在第一世紀結束前,也就是使徒時代的末期,異端已逐漸侵蝕教會的道理根基(提前一3,四1,六3;提後三8;多一10-14;約貳7-11),教會也逐漸俗化(提後四3-4);在使徒陸續離世以後,第二世紀初,聖靈逐步離開教會,二世紀中期以後,教會文獻中已難發現祈求聖靈或聖靈降下的記錄——當教會逐漸在救恩真理上讓步、向異端妥協,而不再堅守起初所領受的純正話語時(提後一13-14),神就如同當時離棄示羅般,走出祂在人間所搭的帳棚。

在春雨(晚雨)聖靈降下、復興末後的 真教會之前,聖靈雖可能如舊約時期般臨 到人、感動他們為祂作事(民二四2;士三 10,六34,十一29,十四19;撒上十10, 十六13;代上十二18;路一67),但祂並 不留下同住,直到祂再次降下聖靈,建立 末後的真教會(賽二2-3;參:何六1-3)。 (下期待續)



網路線上雜誌 雜誌社信箱 http://JOY.org.tw holyspirit@joy.org.tw



# 教義比較 (上)

本會的五大教義,都與得救有關;對照聖經,越查考 越清楚得救正路。

文/謝順道

真理 專欄

義比



# 導言

# 一. 何謂教義?

# 1. 一般神學家的定義

所謂「教義」,就是依據聖經的教訓,陳述基督教的信仰,再由神學家加以系 統化的真理。

# 2. 本會的看法

所謂「教義」,乃是直接來自耶穌基督的啟示,以陳述聖經的教訓(加一11-12)。然後,經聖經過濾既得的啟示,再由本會歷代的老前輩加以系統化的真 理。因為神的聖言「安定在天,直到永遠」(詩一一九89)。「安定」:表示不 動搖,不改變,有絕對權威。「在天」:超越空間。「直到永遠」:超越時間。

因此,凡未「按著正意分解真理的道」(提後二15),違反使徒所領受原始的 純正福音,而來自被更改過,人所傳的信息,我們都必須拒絕(加一6-9;猶3)。

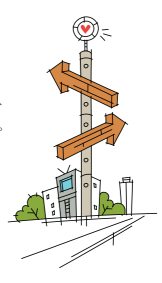
# 二. 教義的節圍

# 1.涵蓋《新舊約全書》的真理

舉凡聖經觀、神觀、創造論、人論、罪惡論、基督論、 救贖論、教會論、聖禮論、終末論等,都屬於基督教教義。 總括這些教義,予以系統化的真理,就是「系統神學」。

# 2. 本書的教義

本書的教義範圍,侷限在洗禮、洗腳禮、聖餐 禮、安息日和聖靈,即本會慣稱的五大教義。



# 三. 五大教義的來源

# 1. 來自耶穌基督的啟示

本會初期的工人魏保羅遵照主耶穌的啟示,自1917年5月23日(陰曆4月3日)起,禁食禱告39天,領受有關得救教義的許多啟示。然後,本會歷代的前輩,經聖經的過濾,慎思明辨魏保羅所領受的啟示是否合乎聖經上的真理(林前十四29)。再由本會歷代的前輩將過濾後的五大教義加以系統化,而成為本會的「共信之道」、教會的信仰根基(多一4;弗二19-20;林前三11)。

# 2. 啟示的重要性

自從第三世紀以來,多數神學家都被蒙蔽(林後三14-16,四3-4);因此,對於關乎得救教義的詮釋,有許多嚴重的錯誤。眾所周知,《新舊約全書》只有一部,救主耶穌基督只有一位,如果所有的神學家都依據聖經,「按著正意分解真理的道」(提後二15),教派怎麼會越來越多呢?

1517年,馬丁路德發起改教運動的時候,曾向基督徒強調「歸回聖經」。經他的努力追求,基督教的信仰雖然比天主教更接近聖經,但並沒有完全恢復使徒們所傳揚的原始福音。事實是,教派越來越多。如果馬丁路德以及所有的神學家都實實在在地「歸回聖經」,則不斷地興起的教派會這麼多嗎?之所以會釀成這個局面,乃因聖經是一部封住的書卷(賽二九11-12;啟五1),必須得著聖靈的啟示,才能領悟(約十六13;林前二11)。

# 四. 學習五大教義的目的

# 1. 明白本會的信仰確實合乎聖經

本會向來所堅持的五大教義,不但有充分的聖經根據,從未與他處經文抵觸,而且有許多體驗的印證,理論與實際一致。例如受洗的時候,看見水裡有主耶穌的血;或受洗之後,疾病得著醫治;或受聖靈,必「説方言」等。

# 2. 看清楚得救的正路

本會的五大教義,都與得救有關。對照 聖經,越查考越清楚得救正路。

# 3. 堅固自己的信仰根基

本會的五大教義,全部建立在基督的根基上(林前三11;弗二19-20)。信從這些教義,便是把自己的信仰建立在基督的根基上,堅固如磐石,永遠不會動搖(太七24-25;林前十4下)。

# 4. 謀求教會永遠合而為一

本會的五大教義,是本會的永遠根基。 本會的同靈,惟有全體信從這些教義,本會 才能永遠合而為一(弗四13;多一4)。馬 丁路德與慈運理(Huldreich Zwingli),為 了對聖餐觀的意見不同,而分道揚鑣,可做 前車之鑑。

# 5. 保守教會永遠不變質

主耶穌在升天前最擔憂的是,未來的教 會將改變祂傳給門徒的福音(太二八20)。 保羅吩咐提摩太説,必須恆守從他所聽,那



純正話語的規模(提後-13-14)。

本會的五大教義,是使徒們從主耶穌領 受的原始福音,也是本會的前輩傳給我們 的純正話語的規模。這些教義,惟有持守到 底,才能維護本會的信仰永遠不變質。

# 6. 引導各教派的基督徒歸入真教會

各教派的基督徒因為信從錯誤的教義, 沒有從水和聖靈生,而不能進入天國(約三 5)。我們既然明白本會的五大教義確實合 乎聖經,看清楚了得救正路,便必須盡責任 引導他們歸入真教會,與我們同得救恩了。

凡是主的羊,都必聽從主的聲音,合成 一群,歸一個牧人(約十16)。我們只是盡 本分撒種而已,惟有神能賜予生命,叫他扎 根、生長(林前三6-7)。

# 7. 往普天下去傳福音

升天前,主耶穌吩咐門徒說,要往普天下去,傳福音給萬民聽(可十六15)。到處傳福音,是主耶穌託付給我們的責任。若不傳福音,我們便有禍;若甘心做,就有賞賜(林前九16-17;參:羅十五19、23)。

各教派的基督徒所信從的福音,雖然早已被更改過(加一6-9),尚且非常熱心傳揚;何況我們所信從的是得救的福音,能叫人領受聖靈(弗一13),豈不是應該更積極傳揚嗎?

1980年代,我曾受國際聯合總會差派, 前往非洲奈及利亞去協助當地的聖工。有一次,教會的負責人告訴我説,一百多年前, 英國七個宣教師搭船來非洲傳福音。結果, 因為翻船而死了四個。剩下來的三個,游泳 登陸。沒想到,上了岸,就被非洲人殺掉了 兩個。令人深受感動的是,留下來的宣教師 並不灰心,而一邊幫助當地的人工作,一邊 學習他們的語言。幾年後,不但學會了他們 的語言,並且成為他們的好朋友。然後,向 他們傳福音。後來,信徒迅速地增加,就蓋 了教堂,並以那位宣教師的名字命名。他離 世,就埋葬在那裡。這段期間,他未曾回去 英國;他不但傳福音給非洲人,連生命都奉 獻給非洲教會了。

我們今日在傳福音的事工上,有這種熱誠嗎?

# ● 本1

# 本會的洗禮觀

# 壹. 洗禮的由來

# 一. 主親自示範

# 1. 約翰不敢為主施洗

主耶穌從加利利來到約但河,要接受約翰的洗(太三13)。約翰知道他不配為主施洗,因為主比他更尊貴,他連給主提鞋的資格都沒有(太三11、14)。

# 2. 主之所以要受約翰的洗,乃為要盡諸般的義

主耶穌對約翰説:「你暫且許我,因為

我們理當這樣盡諸般的義」,於是約翰許了 他(太三15)。這就是說,約翰是神所差 遺的先知,他所施行的洗禮乃來自神的旨意 (太二-25-26)。因此,主接受約翰的洗 禮,便是遵行神的旨意,也可以說「盡了諸 般的義」。「我們理當」:包括主和約翰。 這就是說,主比約翰更尊貴,尚且需要「這 樣盡諸般的義」,難道你不需要嗎?

# 3. 主之所以要受洗,也是為要給我們 留下榜樣

「耶穌受了洗,隨即從水裡上來」(太三16)。由此可知,主所受的洗禮是下水受浸。「從天上有聲音説:『這是我的愛子,我所喜悦的。』」(太三17)。天父之所以說,耶穌是祂所喜悦的愛子,乃因耶穌接受約翰所施行下水受浸的洗禮,而盡了「諸般的義」。

# 二. 主吩咐門徒施洗

# 1. 主差遣門徒去傳福音

傳福音的目的,就是要引導萬民做祂的 門徒(可十六15;太二八19)。

# 2. 要給信從福音的人施洗

受洗歸入基督,才能做主的門徒(加三 27;太二八19)。

# 三. 門徒遵行主的吩咐

五旬節那一天,應許的聖靈大降,約有 三千人信從福音。使徒們遵行主的吩咐,給 他們施洗。於是一日之間,建立了教會(徒 二1-4、33、41)。

# 貳. 洗禮的功效

《羅馬書》六章1-5節這一段經文,固然在強調洗禮的意義;但洗禮所具有的功效,卻不能因此而被否定。惟因洗禮有它的功效,它的意義才值得強調。那麼,洗禮究竟具有哪些功效呢?

# 一. 與主同死、同埋葬、同復活

# 1. 洗禮的三個動作

洗禮的過程,共有三個動作,就是: 低下頭,與主同死(約十九30;羅六3), 此其一;全身浸入水裡,與主同埋葬(羅 六4),此其二;從水裡起來,與主同復活 (羅六5;西二12),此其三。

洗禮因為具有與主同死、同埋葬、同復活的功效,罪身才會被滅絕,叫我們不再做罪的奴僕(羅六6、14)。所謂「已死的人,是脱離了罪」(羅六7),就是罪案註銷,並且不再被罪律轄制。因為已死的人,沒有答辯的能力,所以不會被判罪;即使懲罰他,他也不會痛苦。因此,他的罪案就被註銷了。再者,已死的人,沒有犯罪的能力,所以他就不再被罪律轄制了。

# 2. 洗禮不僅有與主同死、同埋葬、同 復活的意義而已

如果洗禮只有與主同死、同埋葬、同復 活的意義,而沒有實際功效,我們的罪案怎 麼能註銷?怎麼能不再被罪律轄制,怎麼能 不再做罪的奴僕呢?



# 二. 使罪得赦

# 1. 教會歷史上第一次洗禮

五旬節聖靈大降,一百二十個門徒都被 聖靈充滿(徒一14-15,二1-4)。 彼得便抓 住這個機會,以應許的聖靈降臨為憑據,向 那些從各地來守節的猶太群眾作見證説,耶 穌已經復活、升天,成為救主了(徒二32-33)。眾人聽見這話,覺得扎心,就對彼 得和其餘的使徒説:「弟兄們,我們當怎樣 行?」這就是説,我們當怎樣行,才能得救 呢?

被得說:「你們各人要悔改,奉耶穌基督的名受洗,叫你們的罪得赦,就必領受所賜的聖靈;因為這應許是給你們和你們的兒女,並一切遠方的人,就是主——我們神所召來的。」……於是領受他話的人就受了洗,那一天,門徒約添了三千人(徒二37-41)。

# 2. 洗禮具有赦罪功效的根據

彼得對猶太群眾所回答的話告訴我們: 使罪得赦的次序是:悔改、受洗、罪得赦; 並不是悔改、罪得赦、受洗。這就是説,罪 得赦的恩典,是發生於受洗的時候,而不是 悔改的時候。「起來,求告祂的名受洗,洗 去你的罪」(徒二二16)。這一段經文很清 楚地説,受洗能洗去人的罪。

至於洗禮之所以具有赦罪的功效,乃因

耶穌被釘死在十字架上的時候,有一個羅馬 兵拿槍扎祂的肋旁,隨即有血和水流出來。 看見這事的那人就作見證,他的見證也是真 的,並且他知道自己所説的是真的,叫你們 也可以信(約十九34-35)。約翰之所以要 特別強調,他的見證「是真的」,他知道 自己所説的「是真的」,乃因這是不可能 發生的事。關於這件事,我曾請教過三位當 醫生的同靈説,就醫學理論而言,該怎麼解 釋呢?第一位回答我説:「這是神蹟,醫學 上沒有答案。」其他兩位則説:「就醫學上 來說,這是不可能發生的事。」那麼,這件 事與洗禮赦罪有什麼關係呢?請看下面的經 文:

約翰說:「這藉著水和血而來的,就 是耶穌基督;不是單用水,乃是用水又用 血。並且有聖靈作見證,因為聖靈就是真 理」(約壹五6-7)。

《現代中文譯本》譯為:「耶穌基督到 世上是藉著洗禮的水和犧牲的血;不僅僅用 水,而是用水和血。聖靈也親自見證這是真 實的,因為聖靈就是真理。」

日本《共同譯》譯為:「(神的兒子) 就是:藉著洗禮的水和十字架的血來完成 使命的耶穌基督。不僅僅用水,是藉著水和 血來完成使命的。而聖靈是為這件事作見證 的,因為聖靈就是真理。」

上列的經文讓我們看清楚,洗禮之所以 具有赦罪功效,乃因耶穌基督是藉著洗禮 的水和十字架的血,來完成救贖世人之使命 的。因此,當我們受洗的時候,我們不僅僅 浸入在水裡,而是浸入在水和血裡。聖靈也 親自見證這是真實的,因為聖靈就是真理。 這就是說,洗禮的時候,水裡有耶穌的血這 件事,除了約翰的見證之外,還有聖靈的見 證。如果再加上本會所體驗,洗禮的過程 中,有時候會看見水面上有血之異象,那就 有三種見證了。

舉例說,1947年7月5日,我在虎尾教會受洗。有一個來自鄉下的老姊妹,沒有受過教育,很單純。當她下水受洗時,突然很驚訝地問:「水怎麼是紅色的呢?」信徒告訴她說:「你真是好有福氣呀!你看到主耶穌的寶血啦!」這個老姊妹的見證,對我的信仰之建立,有莫大的幫助。因為我本來是無神論者,聽了我大姊的見證,知道大姊夫九死一生的恩典,我才開始來教會慕道。慕道中,聽到許多寶貴的真理,並且看見幾件神蹟奇事,知道確實有神,才決心信從了福音的。

還有一個關於血和水的問題是,《約翰福音》十九章34節記載:「隨即有血和水流出來」,即先說血,後說水。但在《約翰壹書》五章6節所記載的,卻是先說水,後說血。約翰之所以要如此敘述,乃因前者是為了強調「血」的贖罪功效(來九22),後者則為了強調洗禮具有使罪得赦的功效。

# 三. 重生

「祂便救了我們,並不是因我們自己所 行的義,乃是照祂的憐憫,藉著重生的洗和 聖靈的更新」(多三5)。這一段經文說,神之所以要拯救我們,乃是照祂的憐憫,並不是因為我們行義;因為信主前的行為是善或惡,與神的揀選無關(提後一9;羅九11;弗二8-9)。

至於神拯救我們的動機,乃是照祂的憐憫;而拯救我們的方法,則是藉著重生的洗和聖靈的更新。「重生的洗」,表示洗禮具有重生的功效。主耶穌也告訴我們說:「人若不是從水和聖靈生的,就不能進神的國」(約三5)。所謂「從水生」,就是受洗重生;「從聖靈生」,就是受聖靈。「聖靈的更新」(多三5),就是順從聖靈的引導,改變不好的生活習慣(羅八5-6、13;加五16;林後五17)。(下期待續)※





# **抹** 文/劉怡昀

除了耶穌,末肢沒有什麼不能失去。





# 奉主耶穌聖名見證:

感謝主耶穌的開恩,揀選末肢成 為專職事奉的神僕。

就像使徒約翰所言,若將主耶穌 的作為寫成書,就是用全世界也裝不 下(約二-25)。無數的日子,主對 末肢恩慈的作為亦是無法——訴盡。

以下見證主耶穌如何拆毀又建造 末肢,預備末肢成為可用器皿的歷 程。

末肢在1989年十月受洗,受洗前 一週領受寶貴的聖靈。那時末肢的父 親過世,已慕道兩年的母親帶著姊姊 與末肢一同歸主。感謝主的保守,使 末肢在教會裡平安成長。

高中乃至大學階段,因羨慕同學又會玩、又 會讀書,因此末肢效法他們積極擁抱世界、認同 世界;然而在教會裡,末肢看起來仍像一個正常 的基督徒,也參與著教員與司琴的服事。如今回 顧,深感那時滿身污穢,只是當時渾然不覺;其 實末肢那時內心存著驕傲,生活中也沒有分別為 聖,那樣的服事,實在不配放在主的腳前。

然而感謝主,在連續三年的大專神訓班裡, 因著長時間禱告與真理栽培,末肢向著世界的 心,慢慢地被調整,從世俗轉向神。因此,到了 研究所階段,末肢在信仰上驕傲、未分別為聖的 「病」已蒙主醫治不少,且逐漸用心投入事奉, 甚至在帶領學生方面,自覺可謂嘔心瀝血。當時 開始覺得,以生活大部分的時間服事神,是我心 所願的選擇。



# 拆毀表象

2007年末肢出國讀書。頭一年最大的 收穫,便是學習「在曠野中安靜」。因末肢 在法國的住處,與教會有段距離,故不再如 過去那樣方便參與聖工。事實上,有許多青 年的信仰熱度與內涵,是單靠聖工支撐,卻 缺乏安靜實在的靈修生活。如此一來,一旦 抽掉聖工的忙忙碌碌,那麼其信仰將要崩 塌、空洞,抑或能單純安靜面對神、享受 神(參:路十39-42)?感謝神,在那段時 間,祂教導末肢省思許多信仰最根本的問 題,也使末肢體驗到,靠讀經禱告活過每一 天的日子。

2007年底,末肢參加歐陸靈修會。一位老姊妹在見證會中分享,她為曾受天主教洗禮的德籍丈夫,十餘年來不放棄地禁食禱告,丈夫終在病危時受洗歸真。這對於正迷惘於未來去留的末肢來說,正是一大激勵。原來禁食禱告,能產生如此大的能力,使我們能去面對生命中至關重大的事。返回法國後,末肢便開始禁食禱告,懇求主指引末肢下一步方向。在禁食禱告一週多後,一日禱告,末肢心中產生一股很大的感動,告訴主:「我想要、我願意用我的一生來服事祢。無論是回台灣或在哪一國,無論是作總會辦事員或任何工作,我都願意。」

此後,經歷另一段奇妙見證,末肢在 2008年六月蒙主引導遷居德國,並於2009 年經英總傳道通知,收悉聯總發出海外宣道 班的招募訊息。當時末肢並未多想,只知 道這是神對全世界符合資格者的呼召。只 因末肢在此資格內,所以理當對此呼召答 「有」。主若願意,自會帶領。所以末肢就 把報名文件送出,並繼續禁食禱告。

# 拆毀驕傲

但自此的禁食禱告,就不再是毫無方向 地求主帶領;而是認識到,倘若今日末肢真 要專職事奉神,就必須追求更加聖潔。

當末肢有意識地追求聖潔、祈求被聖靈 充滿,很奇妙地,末肢的禱告便愈來愈專 注,並開始在禱告中,屢屢倒帶回到過去各 個場景。於是,過去曾覺得理所當然的事, 如今一件一件想起,且發覺原來都是自己不 配得的恩,都是無數的使者被神差來接納、 善待渺小的自己。

末肢想起,人生第一天走進教會,某某小姊妹搭著我肩的手;想起一次教會出遊, 某某小姊妹在遊覽車上願意和我坐的表情, 以及某某老師夜裡來為我蓋被的氣息;想起 外婆每個黃昏踽踽而來,為我做飯的身影; 想起媽媽在某個夜晚,烤了片土司給我的香 氣。又想起,末肢過去曾説過的句句狂言, 曾做過的種種惡行。一切都在禱告中,慢慢 想起來。在至大的神面前,末肢感覺自己愈 來愈小,小到變成在至聖所裂開的幔子前大 哭的,十歲的自己。原來,一切都是出自神 無盡的憐憫。

在禱告中,末肢真實地明白主愛的長、 闊、高、深了。長,是因在亙古以先,祂 就曉得我、分別我,引領我至今;闊,是因 罪人如我,祂恩典的衣襟也來遮蔽;高,是 因祂在穹蒼之上,竟也看見我這塵沙螻蟻;



深,是因我無論如何都不能理解,為何在我不斷得罪祂時,祂仍不放棄。再想到過去的事奉,更覺可怕,自問怎會把那樣的事奉放在主的腳前,還自鳴得意?每每在禱告中想到這一切,末肢就愈發敬畏神,想起:「主一耶和華啊,祢若究查罪孽,誰能站得住呢?但在祢有赦免之恩,要叫人敬畏祢?」(詩一三〇3-4)。在悔改的禱告中,末肢在靈裡深深體驗到神的可畏,與祂偉大的慈悲。直到今日,末肢仍時常重回主的真光照進末肢黑暗的心的那一天。末肢也體認到,沒有哪個軟弱的人無藥可救,因為不堪如我,主都願意醫治。

因而,神預備末肢成為祂的僕人的第一步,便是拆毀末肢的驕傲,讓末肢知罪、認罪、悔罪。

# 建造信心

在末肢悔改後,神的下一步教導,就是建造末肢對恩典的信心。2009-2013年,末肢在德國的生活,真是靠主恩得滿足。因末肢經濟力有限,許多需求,都很奇妙地蒙主預備。例如四次租屋,末肢總是不知不覺就租到比別人更便宜的房子,只因末肢求一方便禱告的獨立空間;家具方面,當末肢心想需要一張床,兩天後鄰居就清理出一張床在門口,讓末肢拾荒;末肢需要烤箱,剛好就有人臨時退學將烤箱脱手。這些過程真的很奇妙。原來當人負責好自己所該追求的聖潔、公義,那麼其他所需,真的不必憂慮;當人一心追求神的心意,神就將關乎你的事,照祂旨意成就。

2010年,因他人推辭,末肢「撿」到了 參與歐陸關懷區(含西班牙、義大利、希臘 等地)牧養與宗教教育工作的機會。從中, 神使末肢體驗到受差工作的尊貴,與聖靈的 權柄,因而建立起工人對福音當有的信心。

在受差派前夕或期間,末肢常遇突發狀況。例如有次在海德堡掉了信用卡,有次在薩爾斯堡右腳踝韌帶撕裂,有次在馬德里錢包被扒,但末肢總是很單純地看為小事、置之不理,只專心奔跑眼前路程,一切等工作結束再說。很奇妙的是,每每末肢單純的信心,都能得到神恩慈的回報;這些看似棘手的狀況,都在工作結束後,很簡單地獲得解決。原來,這就是「任憑死人埋葬他們的死人,你只管去傳揚神國」的道理(路九57-62)。

又有一次要到拿波里協助工作,須先在羅馬跟當地的弟兄會和,但無法事先聯繫。 先前的經驗,讓末肢很單純地知道,神必會帶領,就毫無憂慮地,輾轉搭二十四小時的火車,前往素未到過的地方了。果然,神不使信靠祂的人羞愧。神不僅保守末肢一夜平安、不遇兇惡,更很奇妙的是,當末肢在羅馬車站,隨機與第一位經過自己面前的人說話,竟然就是該弟兄。感謝神教導末肢,勇敢謙卑與聖靈同工,就能看見聖靈的預備。

# 建造使命

在最後一次審查口試的會前禱告裡,末 肢再次想起過去的罪過,與神一路的教導。 末肢心裡一方面用願意的心,回應神的愛; 另一方面也感謝主耶穌基督,願意施恩遮蔽

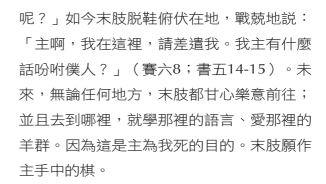




▲夫妻合照,右為林頌懷傳道

原本與恩典無分的自己。在那次禱告,神讓 末肢在靈裡體會一個情景,就是亞倫的杖。 末肢在靈裡明白,這根原是枯木的杖,因著神 的憐憫、揀選,被賦予了生命,得以發芽、開 花,並且結出熟杏。這根杖,就是我自己。末 肢不斷流淚感謝神的驗中,因為末肢今天所 有的生命,完全是主耶穌用祂全部的生命換 來的。在神面前,末肢其實是從火裡搶救、抽 出的一根柴(亞三1-5)。然而感謝主,祂將 末肢分別為聖,在末肢原本不配的身上,添 上榮耀與華美,為祂供祭司的職分。

在歐陸六年,末肢看見德語區對於對內 按時分糧、對外擴張境界的牧者需要,也 聽見南歐關懷區對教導道理、建立制度、建 造工人的呼求,亦知道網路上需要受訓過的 專職工人,作文字宣道與線上跟進輔導。未 得之地如此多,世界上對真理不能分辨左右 手、天天飽受魔鬼苦害的靈魂無法計算,倘 若明天世界就要被烈火燒盡,主必為這些曾 由祂手所捏造、如今卻須滅亡的靈魂痛心。 感謝主,祂使末肢眼睛明亮,用憐憫看見行 走如樹木的靈魂,更用信心看見從祂而來滿 山滿谷的火馬戰車。主從亙古以來便不斷 發問:「我可以差遣誰呢?誰肯為我們去



# 結語

常有人問末肢:「妳怎麼會想到要走這條路?」其實,這實在不是末肢自己志氣高大的築夢或逐夢,乃是天父真神願意施恩, 末肢才得以撿到從主人桌上掉下的碎渣。又常有人問:「這條路這麼辛苦、這麼犧牲,尤其又是姊妹,妳一定鼓起很大的勇氣吧?」殊不知,末肢實在沒想過辛苦、犧牲、性別等等,因為末肢原本就一無所有。除了耶穌,末肢沒有什麼不能失去。事實上,在神一路安排的事奉學習中,末肢只不斷見證到聖靈的作為與夠用的恩典。因此,在神給出機會的時刻,末肢就按著本分回應,如此而已。

末肢的獻身動機,總歸一句就是感念主恩。是我主用無盡的忍耐與憐憫將我贖回,如今除了微薄生命一條,無以為報。感謝主耶穌基督願意悦納使用,這對末肢已是極大恩惠。甚願我主繼續教導鞭策末肢,使末肢在這魔鬼環伺瞄準的服事路途上,得以時刻戰兢、勉力而為,至終得著基督所以得著我的。

願一切榮耀頌讚,都歸我主聖名。願神 做成祂的工,直到末了。





# 情緒知多少 談情緒疏導

真正的問題不在情緒本身,而是表達情緒的方式。 文/謝秀芬 圖/Amigo



有人會說:「我今天心情不好,你少惹我喔!」是的,每個人一天中會感覺到自己情緒的起伏,有低潮有高潮。正面情緒如興奮、高興、滿足、歡喜快樂等(詩十六9),負面的情緒如焦慮、生氣、緊張、寂寞、空虛、哀痛和內疚等等,不勝枚舉。筆者所輔導的對象,大都因為有挫折的事或問題困擾著他們,因此他們

通常是帶著負面情緒前來的。究竟人類有多少種情緒?這種種的情緒,有好壞對錯之分嗎?負面的情緒是甚麼?要將之壓抑嗎?人通常因為愛面子,或環境因素而不自覺地在人面前壓抑真正的情緒,讓人只看到情緒的一部分,或是將強烈的情緒以具殺傷力的方式表現。例如,因擔心孩子遲歸,在看到孩子回來時,就以打罵抒發自己的情緒,不僅傷人也傷己。其實真正的問題不在情緒本身,而是表達情緒的方式,如果能以適當的方式,在適當的情境表達情緒,其實是健康的。輔導工作者應該對情緒有所認識,且能輔導案主達到情緒疏導的效果。以下讓我們來認識負面情緒的類別、性質、來由,以及情緒的表現和疏導。

# 一. 情緒的種類

其實情緒是很複雜而多樣的。在聖經中我們常可看到情緒的詞彙,最早出現在《創世記》,如,亞當害怕(創三10)、該隱發怒(創四6)、耶和華後悔造人在地上、心中憂傷(創六6-7)、動怒(創十八30)等。神後悔的情緒還出現在許多經卷中(出三二14;撒上十五11;撒下二四16)。古聖徒亞伯拉罕有憂愁的情緒(創二一11)、拉結因不能生育而嫉妒姊姊(創三十1)、約瑟的哥哥們嫉妒他(創三七11)、雅各悲哀(創三七34)。害怕、發怒、後悔、憂傷和嫉妒,這些都是負面情緒。

《詩篇》、《約伯記》等經卷中開始出現不同的負面情緒字彙,如悲傷、憂悶、哀痛(詩四二4、11、9)、煩躁(詩四三5)、羞愧(詩四四15)、痛悔(詩

五一17)。在各經卷中也不少,如懼怕(伯 九35;撒上四7)、驚慌(撒上五9)、震 驚、膽怯(箴二四10)、驚嚇(伯六4)、 恨惡、慚愧(伯八22)、愁苦和苦惱(伯七 11)、厭煩(來三10)。負面情緒還有很多 種,如討厭、孤獨、寂寞、空虛、挫折、沮 喪、自卑、絕望、失望、矛盾、猶豫不決等 等,就不再一一列舉。

只要是人就都有情緒,有些情緒看來很相近,如憂傷、悲傷、憂悶、悲哀,其實那種內在心理的感覺還是有差異的。有些情緒看來是完全不同的,但也會相伴出現,例如掃羅對大衛發怒(撒上十八8),也懼怕大衛(撒上十八12),掃羅對大衛的情緒是既生氣又懼怕,可能夾雜著嫉妒,這些情緒同時出現。在生活中常出現的負面情緒約有八種:憤怒、憂鬱、無助感、難過(哀傷)、焦慮、害怕、羞愧感和罪惡感。

# 二. 情緒從何而來

從聖經中可以看到引發情緒產生的各種 狀況,大略有下列幾種因素:

# 1. 外來壓力

看到少年人從樓上掉下來死了,而發慌 (徒二十10)。最近無妄之災特別多,就如 小燈泡無故被砍頭的新聞,讓我們發慌,焦 慮環境的安全,憂心社會的治安;酒醉開車 造成車禍,撞死守規矩的無辜路人,使人生 氣、無奈,失去安全感。

此外有些壓力是和自己有關而引發的情

緒,如毗尼拿激動哈拿,使她生氣、哭泣、 愁苦(撒上一6-7、10)、耶穌的父母找不 到耶穌很傷心(路二48),又如父母會為愚 昧的孩子擔憂(箴十1),或為家人生病而 難過、掛慮和擔心。

# 2. 身體健康狀況

身體不適會引發情緒,病久了不得醫治而覺痛苦,如患十二年血漏的婦女(可五25)。哈拿不能生育(撒上一6-7、10),相信她已很愁苦,還要被毗尼拿刺激,自然難過、生氣而哭泣,我們是否感受到她複雜的情緒。

# 3. 心理狀況

習慣負面思考或悲觀的人,會比正面思考者有較多的情緒和不快。積極樂觀者,情緒會較穩定。許多人對負面情緒避而遠之,故通常會逃避或對抗,不加以管理不是裝做沒事,就是將錯誤歸咎別人或轉移注意力。這都是一種防衛的方式,欺騙自己使自己心裡好過。最常見的是「投射」,先生怪太太不對,太太怪先生不好,先生又怪小孩不對,因此使自己無法看到不適當的行為模式,不用承擔責任,對自己的情緒就永遠無法了解真相。

# 4. 試練

受試煉時會引發一些情緒,會覺得憂愁、膽怯、無助。我們在百般試煉中會暫時憂愁(彼前一6),在患難中也會膽怯(箴二四10),這是神在熬練人心。例如,約伯在試煉中肉體與心靈都受盡苦楚,懼怕、驚

嚇、慚愧、恨惡和愁苦等等的負面情緒都出 現過。

# 5. 認知

人對於環境刺激的不同認知和解讀,帶來不同的情緒反應,例如王太太是有想法的女性,每當討論事情時也會提出自己的看法,但若與先生的觀點不同,先生就會認為太太不尊重他,總是和他唱反調,如此就導致生氣、沮喪的情緒。很明顯的,王先生有這些情緒的原因,和他對事情的想法與看法有關。王先生若對太太的想法持尊重的態度,以一種意見交換和相互討論來看待,相信他會有不一樣的情緒。因為引發情緒並不是事件本身,而是對事件的看法或心中的自我對話造成的,也就是認知的問題。

# 三. 情緒的表現

情緒的反應是一種複雜的身心反應,也 是一種自發性的反應,很難用理智去控制, 能做的是當情緒來臨時先覺察到底是什麼情 緒,這樣的情緒自己會有什麼表現。一般情 緒會從三方面呈現:

# 1. 心裡的感覺

當某一事件發生時,心理會有一些不舒 服的感覺,如考試失敗可能會有挫敗感、膽 怯、無望、失去信心、沮喪或難過等等的感 覺出現。

# 2. 生理反應

情緒會帶來生理上的一些反應,如大衛 因憂愁,眼睛乾癟(詩六7)。身體會隨著 不同的情緒而有所反應,如害怕時覺得走路 無力、發抖;羞愧時覺得臉紅;生氣時覺得 心跳加快、血壓升高、氣喘或心臟不舒服。

# 3. 行為的表現

情緒產生時自然會有一些行為出現,大衛的孩子重病時,他禁食、哭泣、不吃飯(撒下十二16-22)。人憂愁時會哭泣,不吃飯,或者會禁食禱告。情緒出現時表現的行為因人而異,例如,生氣時會言語急躁(伯六3;箴二九20),經上也提到好氣的人挑起爭端,暴怒的人多多犯罪(箴二九22),因此,犯罪行為常與暴怒情緒有關。有人生氣會使用暴力,想打人或罵人,故當除去邪僻的口,棄乖謬的嘴(箴四24)。

# 四. 情緒的性質

情緒的表現其實是很真實的顯現,沒有 好壞對錯。即使是神也有情緒,會後悔、憂 傷(創六6)、懷怒(耶三5)。與西方人 相較,國人在情緒的表達上,比較保守,也 比較會隱藏。因為認為情緒有好壞對錯,故 容易壓抑,尤其是負面情緒。情緒是很複雜 的,並非單獨出現,當一個人生氣時,也含 有害怕和挫折感;當一個人傷心時,也可能 連帶覺得委曲、憂鬱和無助。幾種情緒同時 出現,可能自己也無法表達清楚。情緒猶如 冰山,浮在水面上的只有一部分,大部分是 在水面下。若內在沒有這些情緒,別人是無 法挑動的,說者無心,聽者有意,便是這個 道理。反之,對不存在的情緒,別人想要挑 釁,也是辦不到的。在意的事容易有情緒, 不在意或從沒感覺的事則是無感的。負面的 情緒對己、對人都有殺傷力,可從三方面了 解:

# 1. 傷身

憂鬱的人患失眠和腸胃不適;發怒易使血壓升高、腦充血,都是常有的事。就如經上所言,憂傷的靈使骨枯乾(箴十七22)。情緒不好容易降低免疫力,使人缺乏抵抗力,易生病和得癌症。

# 2. 傷心

人有疾病,心能忍耐;心靈憂傷,誰能 承當呢?(箴十八14),有負面情緒很傷人 的心靈,也會影響信心,會帶來不舒服的感 覺,容易引發個人心理的不平衡。

# 3. 傷人

掃羅因大衛打死非利士人,受到歡呼説「掃羅殺死千千,大衛殺死萬萬」而發怒,便要殺大衛(撒上十八6-12,十九2);約瑟的哥哥們嫉妒他想殺他,後來把他賣給以實瑪利人;該隱發怒產生惡念,殺害自己的兄弟亞伯(創四6、8)。有情緒,就會出現一些行為來處理內心的不平衡,但也因此鑄成傷害。

不當的情緒是會傷自己的身心,也傷害他人,影響家人關係和人際關係。耶穌告訴我們溫柔的人有福,因必承受地土(太五5),保羅勸勉我們要要常常喜樂(腓四4),原因就在此。



# 五. 情緒疏導

當情緒強烈時,需要藉助一些方法來加 以緩和、紓解,以免失去理智,做出後悔的 行為。情緒的反應是一種複雜的身心反應, 也是一種自發性的反應,很難用理智去控 制,能做的是當情緒來臨時,先覺察到底是 什麼情緒,再進一步了解造成情緒的原因和 表現的方式。了解引發情緒的原因是掌握情 緒的要素之一,若了解造成情緒的原因,解 決的方法即呼之欲出。如何調適情緒,提高 情緒商數(EQ)呢?以下介紹三種方式:

# 1. 自我緩和情緒

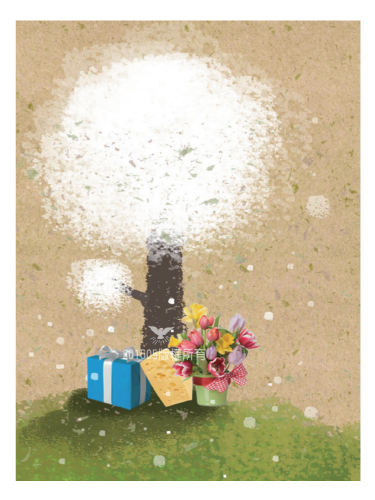
當我們精神處於緊張狀態時,會引發生 理反應,反之,精神處於鬆弛,身體也會較 放鬆。故以心理的鬆弛,來達到身體放鬆的 效果方法,是將一個人的注意力轉移到其他 事務上,非常有助於情緒的改變。如出去走 一走、打電動、打球、跑步,做做有氧運動 等,情緒就會緩和下來,不會繼續惡化。做 一些自己喜歡的事,讓自己高興振奮的事情 是很有效的,當然也可以以書寫的方式,如 寫日記來表達心中感受。其實,神知道我們 的狀況,向神禱告,將苦楚告訴神,對療傷 很有幫助(腓四6-7)。

# 2. 與人溝通

心裡難過,情緒感覺不適時,會很想向 人訴説,希望找個知心的人叶露。就如約 伯所説:「我不禁止我口;我靈愁苦,要發 出言語;我心苦惱,要吐露哀情」(伯七 11)。的確,當情緒不穩定時,心裡覺得 很苦,找人談一談,對穩定情緒很有幫助。 若一時找不到合適的人談,就找輔導人員談 談。案主都有很多情緒,輔導人員在提供關 懷服務時,應該讓他多述説一些有關自己的 感受和想法,這將有助於問題的釐清,而非 讓他一味地批評責怪別人。當然這要有信賴 的關係和安全的會談氣氛,方能幫助案主走 出困境。

# 3. 情緒疏導

了解人的情緒表現,讓當事人多談些他 真實的感覺、身心和行為所呈現的現象,能 感同身受,增進對案主的同理和接納,對關



係的建立非常有幫助。輔導人員具備會談的技術,可以讓案主的情緒被疏導,就如經上所言:「回答柔和,使怒消退」(箴十五1)、「良言如同蜂房,使心覺甘甜」(箴十六24)。這已在今年一月和三月份的《聖靈》月刊中詳訴。情緒會傷人也會傷已,與其處理困擾問題,不如先對問題所引發的情緒,先疏導處理,當案主有了穩定的情緒,更能深入思考和分析自己的問題。所以傾聽當事人的傾訴,找出事件所引發的情緒,並給以同理回應,是處理情緒最基本的原則。

# 六. 結論

不論古今中外,每個人都有情緒,人 有負面情緒時是失去理智的。國人向來不 重視情緒,將情緒賦予好壞對錯,甚至 將之隱藏,就如報載有些人自殺前是看 不出端倪的,無法事先預防。當有人情緒 不好時,一般人會勸對方想開一點來安 慰對方,很少去探究情緒的複雜多樣性, 其實當事人也不一定能説得清楚。人在情 緒中很難理性思考,負面的思考使人難以 想開,他們只希望能對他們的情感有所表 達,被傾聽、被了解和接納,而不是探究 問題。可惜的是有些人的支持網絡太薄 弱,缺乏可以信賴傾訴的對象。輔導人員 對人的真誠和愛心,對情緒有認識,會先 傾聽感覺,予以同理。經過談論後,情緒 會被疏導趨於穩定,相信情緒穩定後,對 方就能理性思考,解決方法就呼之欲出 了。因為當事人有時是最了解自己問題的 人,也是最清楚該如何來解決的人。



# 徴文

字數:900字以內

長期徵稿

# 熱心聚會 高舉主名 英國教會沿革與展望

一生不但堅守信仰,堅立教會,並能堅強壯膽,堅定事奉。

福音 百年靈恩 世紀傳承 英國

# 一. 前言

英國教會本是由移民組成的教會,隨著移居英國的信徒逐年增添,並加上在本地出生的新生代而發展起來。回顧教會發展的過程,可畫分為數個時期。先從六〇年代至八〇年代初,是不少信徒定居英國的時期,再從1972年至1975年,大家開始舉行聚會,並守安息日。接著,1976年至1992年為教會發展期,多間教會在那段日子相繼成立。自1989年成立總會至今,可說是成長期,強化教會組織、提供人材培訓,以及參與世界宣道的事工。

# 二. 教會歷史沿革

始自1950年,本會信徒由馬來西亞陸 續來英求學或工作,直至六〇年代,他們開 始彼此聯繫,並於安息日聚會。他們在倫 敦曾舉開聚會的地點,包括1966年11月於 Plaistow 區(29 Richmond Street)、1970年 10月改在 Chiswick區、1972年7月於Bounds Green區、1975年11月遷至 Holloway區, 以及1976年4月借用信徒位於倫敦唐人街 Wardour Street 之「天天餐館」二樓。

# 劍橋祈禱所

劉約翰弟兄與妻子於1970年遷居劍橋, 但仍前往倫敦參加安息日聚會。其後,因居 於劍橋的信徒增加,劍橋祈禱所亦於1972年 4月15日成立。

1960年1月起,本居香港的新界及鴨洲的信徒來英謀生。當初大部分信徒均是未婚弟兄,寄人籬下,各人皆埋頭苦幹的工作。因同靈散居各處,並沒有聚會敬拜神,正如經上所記:「因無牧人,羊就分散;既分散,便作了一切野獸的食物。我的羊在諸山間、在各高岡上流離,在全地上分散,無人去尋,無人去找」(結三四 5-6)。1972年,聯總邀請前往德國進修的蕭時雄弟兄(榮光執事)在返台前,與在台受洗的英國人韓基德弟兄(Keith Horn)一起探訪英國

信徒。同年,他們於8月6日(星期日)中午抵達紐卡素之「美香樓」,並與鄧保羅執事及十多位同靈舉開座談會,談及遵守安息日、聚會地點和推選負責人等重要問題。感謝主,劉弟兄一家、韓弟兄及丘弟兄在九月中旬同到山打崙及紐卡素探訪,並且在「鴨洲樓餐館」舉開首次聚會,由鄧保羅執事領會,並有五十多位同靈參加。眾人唱詩、禱告,讚美真神,深深體會神的恩典與帶領。

1972年11月12日,山打崙祈禱所成立,並推選鄧保羅執事、何其登弟兄(腓利執事)及陳道其弟兄(西門執事)為負責人。信徒約有四十多名,租用 Green Terrace School 的禮堂或教室聚會。另外,紐卡素祈禱所亦於1973年2月11日成立,並租用衛理公會 Central Methodist Church 作聚會場地,信徒人數約有二百多名。1975年8月,於香港的九龍及新界區牧養的丘磯法執事前來英國探訪同靈。當時,大部分在英國的信徒均來自鴨洲,他們身在鴨洲時,曾過著相當艱苦的生活。當丘瑪利亞及丘磯法兩位執事將

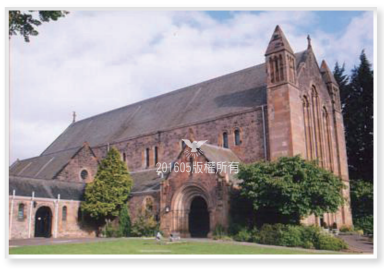
福音傳給他們後,他們因體驗主豐盛的恩典 及神蹟奇事而相信。自此,生活上和屬靈上 皆蒙神祝福。丘執事在1975年訪英期間,勉 勵他們當守安息日及熱心敬拜真神,他亦分 別在紐卡素、山打崙及愛丁堡協助牧會。為 因應教會對工人之需求,他於1975年11月 30日在紐卡素祈禱所按立十三位弟兄姊妹為 執事。感謝神,同靈堅守信仰,熱心聚會。 此時,全國信徒已有七百多名,但仍沒有自 置會堂。丘執事為此常常提醒各人,應積極 籌劃建堂,並與年長同靈商討購堂事宜。

# 紐卡素教會

感謝神的帶領,紐卡素不久後以一萬一千五百英鎊購買一座其他教會的副堂,並於1976年7月12日舉行獻堂禮,成立英國第一間真耶穌教會,高舉主耶穌聖名。當時參加靈恩會的人數達四百多名。除了英國本土外,還有遠至香港及沙巴的同靈前來參加,並有七十多人受洗。其後,他們於1990年購得一塊土地興建新會堂,並在1992年舉行獻堂禮。



▲Newcastle Church building 紐卡素教會外觀



▲Edinburgh Church building 愛丁堡教會外觀

# 愛丁堡教會

自1973年,愛丁堡區同靈先在石二妹姊妹(非比執事)家中聚會。蒙神的帶領和祝福,許多四散的信徒重回主懷,聚會人數由二十多名增至二百多名。同靈因而租用其他教會副堂聚會,並於1976年1月1日成立祈禱所。不久,因宗教教育學生及新受洗者增加,他們於是急切尋找會堂。蒙神感動各人的心並賜予機會,他們在1978年以三萬零七英鎊購下一座會堂。經裝修後,在1979年5月7日舉開獻堂禮,有四百多位同靈參加。多年後,因信徒人數增加,他們在1983年經競投,購入一所蘇格蘭會堂。幾經波折後,終將該會堂整修自用,並於1990年6月19日舉開獻堂禮。

# 山打崙教會

山打崙祈禱所在1977年以六千英鎊購置 一幢四層樓房作會堂,並在整修後,於1979 年7月16日舉行獻堂。山打崙教會因而成 立,並加強宗教教育工作。在1982年,他們 購入更大的會堂而舉行第二次獻堂禮。十多年後,他們將舊會堂拆卸,並在原址重建。 在1994年8月22日舉行第三次獻堂禮。

聯總於1977年7月差派徐西門執事(現為長老)來英實習半年。信徒大得鼓勵,熱心聚會,積極參與聖工。當時一批曾在香港九龍教會參與宗教教育工作的青年,亦加入事奉行列。在神帶領之下,各地同靈紛紛制訂事工計畫。同年,英國教會在紐卡素舉開全國長執及負責人會議,決議發函聯總,請求差派傳道來英協助聖工。感謝主,聯總後來差派徐西門執事來此牧養一年。

# 倫敦教會

倫敦祈禱所在1977年成立後,因信徒人 數穩定增加,需較大聚會場地。1982年,經 信徒大會通過購置救世軍會堂,同年11月遷 入聚會。裝修後,在1983年7月17日舉開獻 堂靈恩會,成立倫敦教會。在各項聖工上, 如聖工人員培訓、宗教教育及個人宣道等, 因而取得進展。其後,教會負責人把握國家



▲Sunderland Church Dedication (2nd time)1982 山打崙教會第二間會堂獻堂禮

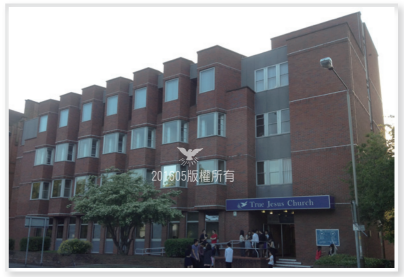
經濟低迷的時機,於Old Street購入一幢 五層高的商業大樓,並向市政府申請改 作會堂。裝修工程完畢後,在1997年6月 23日再次獻上新會堂。

# 里斯特教會

1975年,里斯特同靈於陳西拉執事探訪、勉勵後,開始在「偉記外賣店」 聚會。蒙真神祝福,他們在信心和愛心上, 皆逐漸增長。1977年設立宗教教育,信徒人 數增至六十多名。在1983年購入一所其他 教會舊會堂,並於1984年4月16日舉開獻堂 靈恩會,成立教會。經使用二十多年,會堂 變得破舊,故打算另覓新會堂。經漫長的時間尋找,終蒙主賞賜機會,購置一幢四層大 樓,並申請改作會堂。經整修後,於2013年 將新會堂獻給主用。



▲London Church Dedication (Old Street) 1997-06 倫敦教會獻堂禮



▲Leicester Church building 里斯特教會外觀

# 澳魯景教會

自參加紐卡素教會獻堂禮後,澳魯景信 徒於1976年開始,發起熱心聚會。藉愛丁 堡教會同靈的探訪與關懷,不少迷羊重回主 懷,痛改前非、立志愛主。他們當時借用 「東方外賣店」的地下室聚會。蒙主眷顧和 聖靈感動,信徒人數由四十名增至九十多 名,且設立宗教教育。經信徒會議議決,在 1982年2月3日購入時值一萬英鎊的空地建 堂。藉著神的恩典,建堂工程順利完成。 在1985年5月14日舉開獻堂禮,參加同靈達 三百多位,且有七十多位西方慕道者參加當 時的佈道會。願一切榮耀歸給主耶穌聖名。



▲Elgin Church building 澳魯景教會外觀

# 樸茨茅斯教會

陳西拉執事於1977年7月探訪樸茨茅斯同靈,勉勵各人殷勤聚會。感謝主,同靈開始在Bognor Regis的「蓮燈樓」舉開安息日聚會。其後,徐西門執事受差派到訪,在他的勉勵和指導下,於1978年9月7日成立祈禱所及設立宗教教育,當時信徒有31名。聚會其後改於樸茨茅斯廖馬可執事的「廣州樓外賣店」舉行。由於信徒熱心聚會,人數逐漸增加,大家便定意尋找合適會堂。感謝主的帶領,於1985年購入現址。惟因當時教會經濟情況及申請手續繁複,延至1988年4月底才動工改建為兩層樓高的會堂,並於1989年9月19日舉開獻堂靈恩會,成立教會。

1983年11月,紐卡素及山打崙教會因極需專職傳道牧養,經由馬來西亞李亞波羅執事推薦的陳恩國傳道來英協助牧養。1984年,愛丁堡教會教務負責石約瑟執事,因主

愛激勵而前往非洲協助宣道工作。神感動 他,讓他體會工多人少的情況,並毅然走上 獻身事奉之路。

# 英國總會

1989年10月24日於紐卡素教會舉行全國教會代表會議,商討成立總會。各代表在會議中,議決成立英國總會(以下簡稱「英總」),並推選第一屆英總負責人會之十三位負責人,及設立起草規章細則小組。經第一屆英總負責人會研討後,制訂英總規章及辦事細則,供各處教會遵守。英總並在1991年7月設立青年神學訓練班,為教會培養人才,應付未來發展需要。另於2001年在紐卡素教會舉開英國教會「傳教二十五週年感恩聚會」,以回想主恩和激勵同靈再次自覺使命,為所信的福音齊心努力,並出版紀念特刊數算主的恩典。當日,來自各地參加感恩聚會的同靈約有一千名。



▲Portsmouth Church Dedication 1989-09 樸茲茅斯教會獻堂靈恩會

#### 迦福園教會

愛丁堡區第一間教會於1979年5月在鄰 近市中心的Gifford Park成立。其後,因愛 丁堡教會購入一所在Comely Bank前屬蘇格 蘭教會的會堂,遂在該處舉行安息日及星期 日聚會。然而,因信徒人數增加,新會堂於 四年後不敷應用。故眾人在商議後,同意分 設教會。部分信徒再次於Gifford Park原會堂 舉行聚會,迦福園教會亦因此於1994年9月 4日成立,並以所處之街道名稱而命名。那 時,信徒人數已達180名。自1995年起,每 年皆舉開靈恩佈道會。

#### 森山教會

倫敦教會負責人會重視福音工作,因而開展了南倫敦建堂之計畫。2004年12月,建堂小組以每日八十英鎊租金,租用一間社區運動中心內的課室作聚會地點。兩位居於倫敦南部的負責人及其家人成為當地首批信徒,並在該處舉行安息日聚會。因著神的帶領,陸續有慕道朋友受洗,並一戶又一戶的信徒遷至該區,這成為南倫敦建堂的動力,聖工亦得以推展。感謝主,他們於2001年3月23日購入位於地鐵站對面的會堂。2012年6月30日以「聖城新耶路撒冷」為題,舉開獻堂靈恩會。藉弟兄姊妹的共同努力,於2012年7月1日將會堂獻給真神。

#### 卡迪夫祈禱所

威爾斯的聚會點是於2007年開始,當時從只有一位英國姊妹,與數位前來工作、讀書的馬來西亞及台灣同靈。他們聚集於一信徒家中舉行安息日聚會。本來不多的信徒,

隨著數戶來自中國的家庭在梅瑟蒂德菲爾(Merthyr Tydfil)、布里斯托(Bristol)、斯旺西(Swansea)及紐波特(Newport)等地區經商,人數漸漸增加。在2009年於卡迪夫中央火車站附近租用辦公室,其後再遷至鄰近卡迪夫市中心的社區中心作為聚會地點。從那時起,他們設立建堂基金,當地弟兄姊妹並英國各處教會及海外同靈皆樂意奉獻。2011年,卡迪夫成立祈禱所,並推選負責人。感謝神,同靈在多次嘗試尋找會堂後,終覓得一座三層高的辦公大樓,並於2013年11月獲市政府批准更改用途作會堂。經整修後,會堂在2013年底獻為主用。目前,信徒人數有五十多名。

除了上述九間教會和兩間祈禱所外,英國還有多處聚會點定期舉行安息日崇拜,包括阿巴甸、格拉斯哥、伯明翰、曼徹斯特、利茲、貝爾法斯特和都柏林等地。部分聚會點已於近年自購會堂,待裝修完成後,將作崇拜用。

#### 三. 教會聖工現況

英總宣牧處下設全國宣道團,負責協調本地教會宣道系以運用現有資源開展福音工作,並協助各宣道系推行地區佈道。各地教會每年亦舉開多次在會堂或在外的宣道活動,如福音團契、福音茶會及詩歌佈道等。唯新受洗的信徒一直不多,由慕道而相信受洗的,更屬少數。故英總鼓勵全體信徒積極傳揚福音,每年每人帶領一人來聽福音。

牧養工作方面,英總過去數年將主題定 為「將心歸向神」,並要求各地教會不論在 講台上或訪問中、於座談時或設計海報上, 皆需配合主題並付諸行動。藉此,盼弟兄姊妹的心常常如火挑旺起來,而不是一時感動。我們因此加強禱告,改進證道和提供各類培訓,如負責人培訓、成人神訓班、青年神學訓練、姊妹靈修會和傳道人進修會。

各處教會設有適合不同年齡的兒童及青年參加的宗教教育班別。英總教育處亦籌劃培訓教員的課程,目標是要提升教員的教學素質,增強他們對真理的認知和在信仰上扎根。英總每年七月及八月皆為十二歲以上的學生舉開學生靈恩會,另為十八歲以上的青年舉開為期三週的神學訓練班。另安排青年事工訓練、宗教教育系系負責會議及培訓。

目前,英國各地教會均設有各類團契, 如長青團契、姊妹團契、青年團契、中堅團 契、弟兄團契、教員團契和負責人團契等, 以照顧信徒不同需要,給予合適的幫助以堅立信仰。英總每年亦舉辦全國長青團契聚會、全國夫妻團契及全國姊妹靈修會,並將於2016年舉開聖職人員配偶講習會、全國聖職人員及負責人進修會。藉此勉勵各人固守信仰,把真道傳承給下一代。

英總成立以後,聯總曾於1991年5月在 愛丁堡教會舉開常務會,會議後又與英總負 責人舉開座談會,指導英總如何協助國外聖 工。1995年在愛丁堡教會舉行第六屆世界代 表大會及聯總負責人會會議。此外,在2012 年於紐卡素教會舉開另一次聯總常務會議。

在過去十多年來,非洲宣道小組協辦之「非洲事工訓練課程」(前稱「非洲宣道志工團訓練班」)皆在英國舉行。不少來自英語系國家的同靈前來參加,並多有其後參與非洲事工。聯總和英總傳道因而共同培訓了許多協助非洲巡牧工作的工人。



▲Forest Hill Church Dedication 2012-07 森山教會獻堂靈恩會

#### 四. 教會聖工展望

- 1. 第十屆英總負責人會於2014年訂下三年 工作規劃,期望在任內完成一些在進行中 的工作、培養聖工人員、為傳承工作作準 備、堅立信仰及發展本地新開拓區。因 此,英總議決實行下列十項工作:
  - (1)總會負責人竭力追求靈德、靈智及靈力 的增長;(2)把聚會點發展為祈禱所、祈禱 所發展為教會;(3)規劃協助地方教會宣道 系積極帶動教會的福音工作;(4)每兩年招 募傳道人一名;(5)視教會實情需要及適當 人選,適時選立長老、執事託負聖工;(6) 建立培訓宗教教育教員的制度;(7)加強刊 物與福音傳單的出版和推廣;(8)完成建設 全體信徒戶籍的電腦存檔登記;(9)建立健 全總會與地方教會的完善財務制度;(10) 作好真理的傳承、家庭信仰的傳承及工人 工作的傳承。
- 2. 英國教會代表大會於2015年底通過增聘傳 道人至十名,並將於2016年開始招募工 作。求主揀選及感動合祂所用的工人。
- 3. 英總於2013年11月設立編輯小組修訂英 文版讚美詩。修訂的目的乃為解決與中文 讚美詩內容不一致的情況。現已出版試唱 本,盼能於2016年年底出版新英文版讚美 詩,以供本地教會使用。
- 4. 英總會議通過在2016年出版一系列英文福

- 音傳單,將由宣牧處及文宣處跟進此項工 作,並邀請傳道編寫。
- 5.為回應聯總的通知,已設立籌備小組規劃 在2017年將舉辦之百年感恩紀念項目,以 激勵同靈信心,並復興信仰,傳揚福音以 拯救靈魂。
- 6. 英總早年已設立英總大樓基金,以備將來 用作籌建訓練中心之用。
- 7. 英總繼續參與非洲宣牧事工。然而,為讓 非洲新開拓區之聖工能持續發展,英總仍 需聯總不斷的指導和關注,提供足夠的人 力與資金於這事工上。

英國總會是全球真耶穌教會現有七個總 會中最年輕的一個,在多方面仍有不足之 處。然而,感謝主的恩典,並在聯總一直的 支持和指導下,英國教會得以在正確的事奉 路上邁進。祈求恩主帶領,可把前輩的信心 和事奉的精神,傳承給那土生土長的下一 代,以致他們一生不但堅守信仰,堅立教 會,並能堅強壯膽,堅定事奉。正如主耶穌 告訴彼得:「我還告訴你,你是彼得,我要 把我的教會建造在這磐石上;陰間的權柄, 不能勝過他。我要把天國的鑰匙給你,凡你 在地上所捆綁的,在天上也要捆綁;凡你在 地上所釋放的,在天上也要釋放」(太十六 18-19)。我們只要堅信主的話,不越過祂 的教訓,靠著聖靈的引導,教會必然增長, 將榮耀歸給祂,阿們!

後記:自真耶穌教會1917年設立登記以來,即將進入百年,聯總世界代表大會建議將各國教會之現況與展望,藉此專欄分享眾同靈,以期在互相了解、共沐主恩之中,同心同行;更願神堅立我們手中的工!下期是「韓國教會百年發展」敬請期待~

# 年輕是什麼?上

年輕的你,血氣正旺,行動力正強!你是否想過,年輕的時候,應當怎樣做,才不致虛度光陰?年輕時,需要被肯定;年輕時,需要活出自己的色彩;年輕時,正要蓄積高高躍起的能量。

需要被肯定的時期,長輩的關愛是最大的動力。被鼓勵、被稱讚,得意中仍要不忘學習謙卑,因為滿了水的瓶子,無法再注入新水。驕傲中,成長將從此停頓;謙卑中,必有更美好的人生!白髮是榮耀的冠冕,在白髮人的面前,你要站起,要得那白髮的智慧,至終得以敬畏神且泛愛眾人。

多采多姿的年輕時期,在神的道理中,更要活出屬於自己 的色彩,但並不是恣意地將所有色彩放進一個大染缸。因為凡



事都可行,但不都有益處;凡事都可行,但不都造就人。誠如《傳道書》所說:「少年人哪,你在幼年時當快樂。在幼年的日子,使你的心歡暢,行你心所願行的,看你眼所愛看的;卻要知道,為這一切的事,神必審問你」(傳十一9)。

人一生都是在成長中度過,活到老,學到老是不可缺少的心志。 不要等到「看守房屋的發顫,有力的屈身,推磨的稀少就止息,從窗 戶往外看的都昏暗;街門關閉,推磨的響聲微小,雀鳥一叫,人就起來,唱歌的女子也都衰微」(傳十二3-4)。當趁著年輕,充實自己的實力;當趁著年輕,學習良好的態度,做一個海綿,以及一個能去蕪存菁的過濾器,如此,學習神的道理,才能達到從心所欲不逾矩,最終得蒙神的喜悅。



不可叫人小看你年輕,總要在言語、行為、愛心、信心、清潔上,都作信徒的榜樣。 Don't let anyone look down on you because you are young, but set an example for the believers in speech, in life, in love, in faith and in purity.

1

文/涵 圖/嗚叮

# 多結果子的樹枝

經歷炙熱與乾旱考驗,依舊結果不止,才是真正得到更豐富生命的基督徒。

年輕是什麼呢?就字面上而言,年輕就是年紀比較輕。一般年齡的類別又可分「生物年齡」(biological age),指人出生後的實際年歲;「心智年齡」(mental age)指人心智發展的成熟度。或許基督徒屬靈生命的年齡,也可分為受洗後新生命的「靈命年齡」,與靈性成熟度的「靈性年齡」。

一般常用描寫年輕的中文成語,通常與活潑生命力的展現和心智成熟度漲跌互見有關。如「乳臭未乾」:幼稚不懂事;「年輕氣盛」:年紀小,不懂得為人處事,喜歡爭強好勝;「少不更事」:年紀輕、經驗不足;「儒子可教」:年輕人可培養;「年輕力壯」:年紀輕、體力好;「兒女心腸」:感情豐富、助人為樂的心性;「少年老成」:年紀雖輕,卻很老練;「後生可畏」:青年人能超越前輩;「人老心不老」:人雖老了,卻有顆年輕的心。「返老還童」:形容老年人充滿活力。

從中文成語對「年輕」或褒或貶不同用法中,可見在「生物年齡」方面,年輕是令人嚮往的境界,富有體力、活力的生命階段;就「心智年齡」的層面而言,年輕呈現不穩定的成熟度,可能是幼稚不登大雅之堂的談吐,年輕也可能展現老練穩重的氣度。總括而言,「年輕」是個讓人期待,富有生命活力的狀態,另方面,這分年輕活力不完全是生澀、隨性、放任、沒有節制的表現,而是展現趨於成熟的成長魅力。

聖經對生命力的表現,有幾段異曲同工的描述。「惟喜愛耶和華的律法,晝夜思想,這人便為有福!他要像一棵樹栽在溪水旁,按時候結果子,葉子也不枯乾。凡他所作的盡都順利」(詩一2-3);「依靠耶和華、以耶和華為可靠的,那人有福了!他必像樹栽在水旁,在河邊扎根,炙熱來到,並不懼怕,葉子也仍必青翠,在乾旱之年毫無掛慮,而且結果不止」(耶十七7-8)。主耶穌說祂來,是為了讓人得更豐盛的生命(約十10)。

由此可知,基督徒的屬靈生命,因領受主耶穌的福氣恩典,期待能跨越外在環境變遷與挑戰,在或順或逆的情境中,不斷成長,展現越來越豐富的屬靈生命力。常保屬靈生命年輕有活力的祕訣,在於往下扎根,向上結果(賽三七31)。

#### 往下扎根

往下扎根,代表我們的生命能夠建立在 基督上,屬靈生命得以根深柢固的關鍵, 在於從聖靈汲取活水江河滋養。簡而言之, 就是透過追求神的道理與倚靠神的心,建立 個人與神的親密關係。理論上可透過參與教 會聚會、團契、宗教教育,以及建立家庭祭 壇、個人讀經、禱告等方式,加強屬靈生命 的根基與發展。然而,在教會生活裡,不時 出現,「那在後的,將要在前;在前的,將 要在後了」(太二十16),不禁讓人發問: 靈性成長與信主的時間成正比嗎? 的學員與高級班二十歲的學員相比,哪一班 學生的靈性比較成熟呢?

就「生物年齡」、「心智年齡」、「靈 命年齡」的角度而言,幼稚班五歲的小朋 友,年紀小,像個進化中的原始人,在各方 面,比不上從小在教會長大,二十歲的高級 班大專生,因為大專生已經接受至少十二年 學校與宗教教育,有文化教養,富有聖經知 識、知書達禮,「靈性年齡」理應更加年 長。

但曾有位多年同時擔任幼稚班和高級班教員的同工,感慨地分享,其實幼稚班和高級班學員的屬靈程度差別,無關年紀大小、不受課程內容與教學教法影響,關鍵在於學員的心。若不以語言表達能力為考量,幼稚班的小朋友「舉一反三」的思考能力,未必輸給高級班的大哥大姊。若以「受教者順服的心」,作為屬靈成熟度的「靈性年齡」

評估參考依據,幼稚 班小朋友的屬靈成熟 度,不見得小於高 級班大專生的靈性 年齡。

比方説,在課堂 上的偏差行為管理方



不可叫人小看你年輕,總要在言語、行為、愛心、信心、清潔上,都作信徒的榜樣。 Don't let anyone look down on you because you are young, but set an example for the believers in speech, in life, in love, in faith and in purity.

尚幼稚的靈性。然而,聚會時,高級班大專生從心發出的偏差行為,如惡意打瞌睡、神遊象外、滑3C產品上網、做自己的事,靈性算比較成熟嗎?

幼稚班的孩子心思單純,容易受教,上課前直接跟孩子們複習班規,用簡單易懂的話語,將真理講解給他們聽;當他們出現偏差行為時,馬上給予提醒指正,輔導他們,引導他們走正路,幼稚班的小朋友,通常馬上會聽老師的話,乖乖認真上課。反觀高級班的大專生,因為年齡較長,早已熟悉聚會敬拜神的基本規範,理應內化成為宗教自律的規則。因此,高級班的老師,通常以尊重學員的立場,請學員自重,不會像幼稚班的老師,在行為規範上,對大專生耳提面命。同時大專生的自尊心較強、好面子,許多話不能夠直接説,得婉轉謹慎的説,才能夠漸讓學員的心回轉歸向神。試問,哪一班的學員比較順服?比較有受教者的心呢?

可見「生物年齡」不一定與「靈性年齡」是絕對逆相關;「心智年齡」與「靈命年齡」和「靈性年齡」有相關;但「受教者順服的心」與「靈性年齡」是絕對正相關。

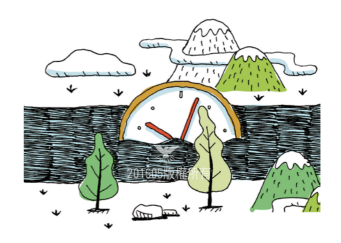
#### 向上結果

向上結果,就是將身心獻上,成為活祭,與神同行,過事奉的靈修生活。就「品質」而言,即在日常生活中,透過靈修結出聖靈的果子,因擁有美好的靈性、健全的屬靈品格,讓自己能夠成為使人蒙福的管道,也讓人從我們身上看到耶穌基督的形象。

就「產量」而言,在人眼中,或許是在 教會生活中,多作主工、多多引人信主。 然而讓人困惑的「度量衡」標準,能否以眼 見為憑的聚會出席率、聖工參與率、領人信 主率等外在宗教行為,或是比較商業化用語 的「業績」,作為「產量」參考?若從個人 內在靈修的角度思考,生命事奉的結果「產 量」,未必是「數量」的多寡,而是神人同 工,散發出屬靈「力量」的大小。

舊約聖經中有兩位未出生,就被指定要終生當拿細耳人的士師:參孫與撒母耳。兩人擁有同樣的人生起點——拿細耳人的靈修生活,同樣的人生使命——士師的事奉,同樣受神的靈感動行事。但參孫憑藉「人的體力」事奉神,因此兩人的事奉,表現出截然不同的屬靈品格與果效。他們的事奉,對他們個人與神的關係,以及民族的興旺,有著強烈的對比。

力拔山河的士師參孫,面對仇敵非利士 人,憑神所賜的超人神力單打獨鬥,手持 驢腮骨,擊退敵人一千,立下個人事奉的豐



E

功偉業。但實際上參孫放蕩不羈、隨心所欲的事奉態度,如違反拿細耳人律例,隨手拿起未乾的驢腮骨(不潔的死屍),顯出他的屬靈幼稚。表面上似乎靠主所賜的力量,完成神攻擊非利士人的計畫,實際上卻無益己身,只是讓自己的靈性更加沉淪。參孫接著迷戀非利士女子大利拉,出賣自己拿細耳人的身分祕密,最終被神離棄,成為敵人的階下囚。後因向神悔改禱告,重得力量,在大袞廟中與仇敵同歸於盡,以悲劇英雄的姿態結束生命,以色列人再次進入士師時代的另一個循環(士十五章、十六章)。

在神面前事奉的士師撒母耳,帶領以色 列人歸向神。撒母耳從小領受神的默示,神 使他所説的一切話,都不落空。面對仇敵非 利士人的大軍逼境,撒母耳以獻祭、為以色 列人禱告呼求神的方式,敵擋仇敵。神應允 他禱告,大發雷聲,讓非利士人潰不成軍, 以色列人因此大獲全勝。順從神旨意的撒母 耳,在神面前忠心傳講真道,帶領以色列人 歸向神;按神的指示,順命地先後膏立兩位 神所揀選的國王,將以色列的歷史,從士師 時代帶入王國時期。忠心事奉神的撒母耳, 他的生命散發出強大的屬靈力量,超乎人的 作為。故此被尊稱為以色列的國父(撒上三 章、十章)。

主耶穌升天前,託付門徒對內牧養(約 二一15-17)和對外傳福音(太二八18-20) 的使命。主的工人為主做工時,需要體力與 靈力為動力。然而事奉中,倚靠屬血氣的 「體力」,或許會有神的感動同工,可以打 造出轟轟烈烈的業績;然而單憑體力的事 奉,就長遠而言,未必能夠造就工人與教會。專心倚靠神「靈力」的事奉,不是展現個人魅力,而是更加認識神、聽命順服神教訓的靈修,屬靈的生命就好比讓人從神蒙福的管道,能夠裝載神的真理、恩惠、能力,能夠發出神莫大的靈力,讓工人和教會與神更親密,讓神的身體(教會)發出強大的屬靈力量,擊破魔鬼的詭計,帶領更多人心歸向神。

### 如何培育「多結果子」的屬靈生 命呢?

參孫與撒母耳屬靈生命的興衰之別,與 幼年拿細耳人到成年士師之間的養成過程有 關。

參孫的父親瑪挪亞,得知神要賜他一個 兒子,這個孩子必須歸神作拿細耳人,而 且背負拯救以色列的特殊使命。因此,瑪挪 亞有心祈求神指示他,要如何養育這個特別 的孩子。然而從瑪挪亞看到神使者顯現神蹟 後,驚恐的反應,可看出瑪挪亞對神的認 識,仍停留在較膚淺的畏懼層次。瑪挪亞 對參孫想娶非利士女子為妻的勸説行動中, 不難看出這位年老的父親,在教育孩子的事 上,力不從心的無奈。一方面在言語上,謹 守字面上的宗教教訓,另方面在生活上,拗 不過孩子的要求,不斷妥協讓步(士十三 章、十四章)。

即便參孫的成長過程中,有神賜福給 他,可惜父母對神認識不深,思想停留在字 句,沒有深入精義的表面説教,以及説一 套做一套的教養方法,不但讓宗教教育式 微,更是品格教育最大的危機與障礙,亦 同時種下參孫自我中心的生活方式、任意 而行的工作態度。偏差的屬靈品格發展, 成為參孫靈性成長的障礙。

撒母耳的母親哈拿,在神面前傾心禱告求子,雖然哈拿的丈夫以利加拿,已是服事神的利未人(代上六34),哈拿仍希望神所賜的兒子,能夠按著拿細耳人的律例,為主過更嚴謹、分別為聖的事奉生活。從哈拿得子後對神感謝的禱告中,可看出哈拿對神有深入的認識和緊密的關係。撒母耳在斷奶前,哈拿在家親自扶養、教導、訓練襁褓中的孩子,讓孩子在斷奶後,小小年紀,就能夠身心預備好,跟著以利祭師在會幕事奉神。從哈拿每年

為撒母耳做一件小外袍的事上,可見這位不能陪在孩子身旁的母親,不斷地用她的心眼,陪伴在外事奉神的兒子成長(撒上一章、二章)。

從神呼招童子撒母耳的經過看來,年幼 的撒母耳不僅非常有禮貌,敬重長輩,更 富有責任心,隨叫隨到,一點都不怠惰。自 此,神開始將自己的話默示撒母耳。撒母耳 從小就在神面前漸漸長大,神與人越發喜愛 他。神與他同在,使他所説的話,一句都不 落空(撒上三章)。

從此可見,不論是參孫的父親瑪挪亞, 或是撒母耳的母親哈拿,每位父母都很有 心,想要為主教養子女,預備子女為主所 用。然而,信仰扎根的黃金時期,在於早年



麼

## 年輕是什麼?(下)

年輕人從冷漠到熱衷,從不關心到積極行動,我們看 到年輕世代開始勇於表達自己的想法與做法。在歷史上 也是如此,熱血青年也締造了輝煌的成果。然而,年少 往往容易亢奮也容易沮喪……。年輕的世代,是社會未 來的希望,而年輕的你,是否體認到自己所肩負的責任 重大?又該如何裝備自己呢?



的幼兒教育。宗教教育不僅是奠定宗教敬拜 信仰行為,教導外在儀文的宗教規範。父母 與神之間的親密關係、對道理深切的體悟 與恰當的拿捏、對孩子適時的指導與帶領, 有助於孩子的屬靈品格成長。面對年幼活潑 的孩子,父母教養子女的態度,若是食古不 化、墨守成規,說一套、做一套,信仰將會 停滯在表面的唇舌事奉。信仰必須要用心和 實際的行為去持守道理,同時倚靠神的帶 領,才能將孩子的屬靈品格教育扎根在溪水 旁,得著主耶穌聖靈的活水,滋潤孩子屬靈 生命的成長。

#### 多結果子的樹枝

耶穌説:「我是葡萄樹,你們是枝子。 常在我裡面的,我也常在他裡面,這人就多 結果子;因為離了我,你們就不能作甚麼」 (約十五5),宛如保羅的比方,信徒如野 橄欖枝子,逆著性得接在基督這棵好橄欖樹 上,因主的根托著信徒,信徒得享肥汁,因 而得以存活(羅十一12-24)。但主耶穌也 説:「我是真葡萄樹,我父是栽培的人。凡 屬我不結果子的枝子,祂就剪去;凡結果子 的,祂就修理乾淨,使枝子結果子更多」 (約十五1-2)。

聖經描述約瑟的生命宛如多結果子的樹枝(創四九22)。約瑟的一生,在人眼中的坎坷不幸,卻是神對他生命樹枝的修理工程。年幼喪母,由父親以色列親手帶大,親自教導約瑟認識神、敬畏神,建立與神親密的關係。年幼的約瑟蒙神啟示,夢見關於他人生的兩個異夢。十七歲時,因順從父親的

吩咐,隻身探望外出牧羊的兄長,反倒被兄弟出賣到埃及為奴;在波提乏家中為奴,因不願作惡事得罪神,被主母誣賴而入獄;在監獄為囚,服事王的囚犯時,為膳長和酒政解夢,卻被酒政遺忘(創三七-四十章)。

離家在外、孤單一人的約瑟,凡事存敬 畏神的心,神與他同在,辦事盡都順利,但 神對約瑟的「生命修理工程」,對人而言, 是非常艱鉅的。雖然約瑟的處境每況愈下, 不論走到何地步,接連的苦難不能動搖約瑟 敬畏神的心,約瑟不斷地在受苦之地,在人 眼中不堪的角落裡,倚靠神與他同在所發出 的屬靈生命力,結出豐盛的聖靈佳果。

當神提升約瑟的時候來到,約瑟從監裡被提出來,為法老解夢,被提升為一人之下,萬人之上的埃及宰相,大施拯救,保全許多人,進而成就神對以色列族的救恩計畫。當兄弟相認時刻到來,約瑟想起神所賜的兩個異夢,明白神的救恩計畫,寬恕他兄弟當年對他的不仁不義,以德報怨、以善勝惡。約瑟一生所結出生命的果子,真是佳美靈性的聖靈果子。

約瑟的生命歷經神特殊試驗的修理,成為多結果子的樹枝。經歷炙熱與乾旱考驗,依舊結果不止,才是真正得到更豐富生命的基督徒。耶穌說:「你們多結果子,我父就因此得榮耀,你們也就是我的門徒」(約十五8)。

試想,年輕的屬靈生命是什麼呢? ※

2

文/杏仁子 圖/梅果

# 我們雖然在血氣中活著, 卻不憑著血氣爭戰

生命熟成的過程裡的每個階段都是無價、可貴,不能相比較的。

都說好漢不提當年勇,可是沒有一個人不誇自己:「年輕的時候,熬夜算甚麼?」當人嘴上嘟嚷著:「年輕人嘴上無毛,辦事不牢」的同時,卻又非常羨慕青春氣血旺盛的少年人有體力足夠的本錢;且哀且嘆歲月不再,傷感無奈。

「年輕氣盛」總給人不成熟的看法,但「少年老成」又何嘗不帶著老氣橫秋假樣的評價?生命熟成的過程裡的每個階段都是無價、可貴,不能相比較的。就是主耶穌不也曾經年少過?年輕氣盛是自然,雖然有生澀、缺乏經驗的一些不足,愛神的年輕人也一樣可以是神揀選重用的器皿。

值得一提的是:年輕的生命表現有生理上的年輕、心理上的年輕,還有屬靈上的年輕這三種。年紀的大小不見得與心理靈性上的成熟度相等,常保心境青春的老年人 比比皆是,但雖是高齡白髮其心性與靈性仍然幼稚者也不算罕見。

毋庸置疑,有誰不想年輕?可,年輕氣盛到底好不好?究竟甚麼樣的年輕人能得神青睞?

#### 聖經中年輕氣盛的諸先賢們

健康的年輕人因為氣血充足,容易毛躁衝動,一時興起,常常會不考慮後果,說做就做。同樣的,也因為沒有嘗過苦頭,往往比心機重城府深的中老年人勇敢。年輕人受血氣驅使,犯罪犯錯的機會大。另一方面來說,在面對挑戰的時候,腎上腺素一激發,比起氣血漸衰的父執輩更加劍及履及。

聖經中有許多古聖徒血氣方剛的故事。 這些故事每個都很經典,每個人物都非常有 個性。他們的失足讓人嘆惜,他們的佳話讓 人緬懷。最讓人激動的是他們為了捍衛真神 之名與所信的真理,其言其行千年來在基督 徒心裡蕩氣迴腸。

聖經中智仁勇三全的王要算大衛了。

年輕貌美又驍勇善戰。話說身量未足、 還穿不住盔甲的大衛,上戰場單挑歌利亞 (撒上十七38-39),得了千萬人擁戴得神 心愛。數年後那個在約櫃面前赤誠跳舞的 王,竟在禁不起眼目情慾被挑動的瞬間犯下 了數個滔天大罪,成了用陰謀害死為他捍衛 國土的忠義之士。十足的昏君不是?(撒下十一章) 若要論治國且在異地發光,但以理之前就屬約瑟。

獨得父親雅各的鍾愛,也是神所揀選為 以色列十二支派在饑荒與異地存留下命脈 的人選。這個精明遠慮的宰相,曾幾何時只 是個備受呵護與寵愛的孩子,不懂人情世故 天真爛漫。那樣完全爽直毫無知覺地為自己 埋下殺機,將所做的異夢告訴父親與哥哥們 (創三七5),一五一十地把哥哥們做的壞 事告訴父親(創三七2)。

先知裡算是翹楚的,莫過被稱為戰車馬 兵的以利亞(王下二12)。

為神力戰四百五十個假先知的那勇敢、 骨氣,把乾柴淋滿水求神降火燒祭物的狂



(王上十八33)。起誓「這幾年我若不 禱告,必不降露,不下雨」的霸氣(王上 十七1)。亡命天涯時,顫顫巍巍仍不忘一 把傲骨:「我為耶和華——萬軍之神大發 熱心,只剩下我一個人,他們還要尋索我 的命」(王上十九10)。當然,我們也熟 知,先知裡非常強悍的這一位,同樣是藏 在洞中為了一個潑后耶洗別膽戰心驚、亂 了分寸的那個人!

是什麼。

以利沙志氣一點也不輸他的師父以利亞,一被取笑禿頭,即刻奉耶和華的名咒 詛四十二個童子死(王下二23-25)。哇! 此情此景讓我想起大力士參孫,他那多采 多姿,一邊做神的士師,一邊繼續浪蕩生 活的種種行跡……(士十五、十六章)。

終於,有一個在諸多想做大丈夫卻難免 栽跟斗的先賢中,立志不食王膳不喝王酒 以求自潔的但以理(但一8)。潔身自好的 一個極少數,非常難得!

再一路細數到新約。

年輕氣盛的使徒們有將大祭司的僕人 砍了一刀,削掉人家的右耳,性急毛躁的 西門彼得(約十八10)。隔天雞還沒叫 (二十四小時內),已經嚇得三次不認主 (太二六75)。(誰可取笑他呢?任何人 都可能與他一樣)。還有自認為神大發熱 心,進各人的家拉著男女下在監裡殘害教 會的掃羅(徒八2-3)。信主之後一樣固 執,為了馬可與被稱為勸慰子(應當是好 好先生)的巴拿巴起爭論,甚至彼此分開 (徒十五37-40),往後也承認自己會軟弱 (林後十-29-30)。

年輕生命的積極與衝勁通常伴隨著處事不周的缺憾,但聖經中卻也有年輕體質纖弱而心性易感的工人,他們一樣以其特性事奉神受差派。當然也有雖然年少心智卻是卓越沉穩的奇葩,這些先人的故事雖非叱吒風雲,但卻像清泉甘露讓人回味再三。

#### 温馴的少年人

保羅寫信給哥林多教會特別囑咐信徒留意不要為難提摩太,不可藐視他。強調的是因為他與保羅一樣勞力做主的工(林前十六10-11)。給提摩太的親筆信則顯出提摩太的性格可能極為柔順(參:提前四12),也許承受不住牧養教會時的壓力,身體孱弱、腸胃不適(提前五23)。這個年輕工人與馬可不同,能夠讓個性剛毅果斷不須與委蛇的保羅視為兒子一般親,可見提摩太性不善自作主張或與人衝撞。

往前回溯,斷了母奶就與老祭司一同生活的撒母耳在睡夢中一聽見被呼喚,馬上起身回應,接連數次。這種行為是我們在這個時代的年輕人身上很難看到的。「撒母耳已經睡了。耶和華呼喚撒母耳。撒母耳説:我在這裡!」(撒上三1-4),他從幼年起即在以利面前事奉神。在神的言語稀少、不常有默示的日子裡,這個溫馴順服的孩子成為神所重用的大先知。

年幼的耶利米自述神造他在腹中,未出 母胎,已將他分別為聖;命定他成為列國的

先知。神對他說:「你不要說我是年幼的, 因為我差遣你到誰那裡去,你都要去;我吩咐你說什麼話,你都要説。你不要懼怕他 們,因為我與你同在,要拯救你。」於是神 伸手按著少年耶利米的口,說:我已將當說 的話傳給你(耶一4-9)。

年輕的工人怕自己拙口笨舌,怕自己無 法壓陣、怕被輕視,打從心裡不敢依靠自己 的才華與能力,反可能更容易為神所用。

主耶穌的童年當然是聖經中除了但以理以外,完全晶瑩剔透聰慧過人,早熟的應對絕無僅有的一個模範。「過了三天,就遇見祂在殿裡,坐在教師中間,一面聽,一面問。凡聽見祂的,都希奇祂的聰明和祂的應對。祂父母看見就很希奇」(路二46-48)。

主耶穌是神,人不能與之比較。説實在,要是我們身旁有這樣一個孩子聰明伶俐、對答如流,疑似天才;善解人意得眾人的喜愛。沒有信仰的人恐怕要説「天嫉英才」啊!因為太稀有了,不是常態。

年輕人或是熱力四射,但後勁不足;或 是勇敢卻無謀。要不就是英氣逼人、不懂 藏拙。相反的是,謙沖有禮的又太過懦弱, 和善溫順者少了點青春的詞鋒與鋭氣,飛揚 的靈魂風華正茂,大枝葉吱吱喳喳的,有人 嫌他們不夠圓融。心性矜持、謙虛不張揚的 人,又覺得太保守不帶勁,成不了氣候。年 輕氣盛或不盛都是人生的半成品狀態,有待 歲月歷練琢磨。

#### 「自我ego第一」是年輕的代號

回顧這些古人的年輕事,不管是氣盛的說:「我來豈不……?」、「只剩我一人!」、「全向我朝拜」……,或是氣不盛的說:「我還年輕哪」、「我拙口笨舌耶」、「我不行,找別人吧」……。這些看似兩種完全相反的表達,其實有一個共同點,那就是「我在神先」,把「自我ego」放在神之前。

志氣滿滿的是怕別人看不見自己的重要性,自信不足的怕別人輕視自己的能力不夠。不管是哪一種,年輕工人服事神的時候,腦袋裡裝的是自己年輕有限的本錢,天生的條件。有限的知識、體力、氣魄,與經驗還有生澀、直接的各種情緒。

前者衡量自己應該是不錯的,拍胸膛理 直氣壯地喊著:「我,我,我啦!」,因為 那個「我」不知天高地厚,好想為神出頭, 被人被神肯定。所以當他們做工的熱情被否 定或誤解時,也許就負氣或撒手不管了—— 「哼!此處不留人自有留人處!」

另一類總覺得自己不如人的,或是敏鋭 於世態炎涼怕出醜者,則惶惶恐恐兩手推 辭兼搖頭:「別,別啦,找別人,拜託!」 因為那個「我」需要被保護,需要安全感, 需要更多的掌聲與鼓舞才肯略略探出頭。因 此當人們在他們使盡全力絞盡腦汁做工的成 果上給予意見時,可能自認為不被接納與鼓 勵,出人意外地用激動的情緒表達受傷的 心,甚或從溫馴自卑變成暴怒與指責。 年輕氣盛或氣不盛不一,但「把自我擺第一」則是年輕的代號!所以說雖然年紀大了,行事為人若仍然只能從自己的角度去做反射動作,青春的自我永在都可算是「Young Chicken」。台語俗稱的「雞鵤仔」或是雞健仔」!

神在將數百萬以色列人交給摩西之前, 囑咐他將握在手中的杖「丟地上」(出四 3),然後再捉住被神變成蛇的蛇尾,那蛇 又變成杖。這個神蹟除了是為了證明神將與 他同在之外,更指出人緊緊靠著的那個「自 我」是聖工服事上的最大障礙。

果然接下來,摩西還是害怕,推說自己 素日不是能言的人,本是拙口笨舌的,就是 見過了神也是一樣。雖然神對他說,我必賜 你口才,指教你所當說的話。他依然拒絕接 受任務:「主啊,祢願意打發誰,就打發誰 去吧!」誰敢拒絕神?摩西數第一。神終於 向摩西發怒(出四10-14)。

當年摩西年已八十。但在服事神的路上,從四十歲為族人打抱不平「出手殺人的氣盛」(出二11),到八十歲的「滿口我不行的氣不盛」,依然受到自我意識ego的牽制,在兩極間擺盪。

#### 舊事已去今非比

人會改變,年輕最大的好處就是彈性 大。只要能夠深刻檢視自己的優缺點,經過 不斷的學習、自我修正,從過往個性處事的 缺失上力求改變,許多人也能在步入中年之 前大有進益。

曾被保羅放棄過的馬可,後來跟著巴拿 巴。不知是否因為勸慰子的循循善誘,讓 馬可重新在傳道的事上專一,爾後保羅不僅 再次接納他,甚至稱許他為好同工(提後四 10-11)。

曾是父親雅各心中的小王子約瑟,經歷 手足背叛的凶險後,再次面對兄長時,儼 然成為老謀深算的高手(創四四)。最難能 可貴的是不同於許多遭受過人世險惡欺凌的 人,往往從純潔墮落隨波逐流。約瑟不以陰 謀、設計爬上成功的高峰,而是更加的謹慎 自己的言行。面對誘惑時,把神放在第一 位,不順勢當作步步高昇的階梯。把守住對 主人的忠信,穩健肯定的拒絕罪惡。

他沒有放聲求援令人稀奇,反而是奪門 而出,任主母誣陷隱忍冤屈。十足內斂沉穩 而且成熟,令人敬佩之至(創三九6-12)。 約瑟的行動證明他能蒙愛,並非是父親對亡 母的寄情,而是真正出類拔萃。內外兼美 啊!

馬可與約瑟的性格能在年紀尚輕就有如 此巨大的調整,説明信仰如何有效地幫助一 個年輕人操練,約束、控制肉體上血氣的浮 動與暴衝。 (下期待續) ※ 3

文/亞特 圖/嗚叮

# 年輕是什麼?一超越世代

我若沒有阿爸父的愛和憐憫,將度不過這些難關,……也沒有身邊這麼多的幸福。

網際網路加上行動裝置,目前是個全新的世代。但是有些挑戰,卻是任何世代的年輕人都要面對的,以下分享其中三個,做為年輕人的參考。



#### 一. 面對壓力

有位年輕人,剛畢業就進到

世界一流的大公司,在短短幾年間,因為受到主管的賞識,很快地升到了中階主管,意氣風發,讓其他同時進公司的同事既羨慕又嫉妒。後來他的主管為了培養他,將他從總部外派到新的工廠去歷練。然而到新工廠後,工廠其他單位配合意願低,不像以前在總部時很容易得到其他單位的協助。他的部屬對於這位新來的年輕主管,也心存不信任,最後工作成效不彰,心情低落,甚至影響到生活和睡眠。幾個月後,他向栽培他的主管提出職呈。

這位主管很難過,請我以過來人的身分與朋友的角色找這個年輕人聊一聊。在聊天的過程中,我分享以前在職場遇到的幾個難關,希望能給他一些幫助,然而最後他對我說:「你有信仰的力量支持你,我沒有。」終究,他還是選擇了逃避,不願面對眼前的困境。我對他下的結論有些驚訝。然後細心回顧往事,自己從原生家庭、服兵役、工作,到後來的婚姻和家庭,有許多困境,都是在流淚禱告中慢慢拾回力氣,慢慢懂得一點點包容和設身處地,甚至有些難關是忍耐許多日子之後,在祂親自出手的奇妙中,感謝度過。我若沒有阿爸父的愛和憐憫,將度不過這些難關,沒有現在的工作,沒有現在的家庭,也沒有身邊這麼多的幸福。

不可叫人小看你年輕,總要在言語、行為、愛心、信心、清潔上,都作信徒的榜樣。 Don't let anyone look down on you because you are young, but set an example for the believers in speech, in life, in love, in faith and in purity.

我心裡說:耶和華是我的分,因此, 我要仰望祂。凡等候耶和華,心裡尋求祂 的,耶和華必施恩給他。人仰望耶和華, 靜默等候祂的救恩,這原是好的。人在幼 年負軛,這原是好的(哀三24-27)。

當我們壓力大到要崩潰時,當我們哀傷 難過得幾乎要死時,如果我們選擇逃避,這 個陰影將會沿路跟隨著我們的人生,成為我 們的夢魘和遺憾;然而當我們仰望耶和華, 尋求代禱的雙手,靜默等候祂的救恩,主是 信實的,總要給我們開一條路,叫我們承受 得住(林前十13)。今日我們所負的軛,是 主為我們明日所預備的幸福。

#### 二. 面對學習

有些時候,陪著大專團契一起聚會,主 領的年輕人,自顧自地發表心得感想,完全 沒有發覺現場的空氣幾乎令人窒息。因為這 些感想一部分是從別處聽來的,一部分是參 考資料來的,彷彿不是屬於這個世界,跟主 領者與周邊聆聽的人都沒有關係。令人意外 的是,在場其他的年輕人竟然多是默默等著 時間的流逝,偶有耐不住的,會從 袋子裡拿出手機。 既找不著,就回耶路撒冷去找祂。 過了三天,就遇見祂在殿裡,坐在教師中間,一面聽,一面問。凡聽見祂的,都希奇祂的聰明和祂的應對(路二45-47)。

聽進耳朵的言語,讀進眼睛的文字,如果不經思考,那些言語,還是別人的言語,那些文字還是別人的文字,信仰仍舊是別人的信仰,與自己毫無相干。縱然我們背了許多經節,記住「五大教義」、「十大信條」,熟讀「信徒生活須知」,照著所有的規定去行,卻不去思考這些經節為什麼這麼寫,這些規定為什麼這麼設立,那我們跟那些守著舊約律法的猶大人有何差別呢?跟守著祖先遺傳下來的傳統信仰的同胞又有何差別呢?有信仰卻無思考,又怎能知道律法的總綱原來是對神和對人的愛呢?

我們可以想像這樣的場景嗎? 少年的主耶穌,坐在老師前面,從 上課到下課,乖乖聽話地坐著, 真的很無聊的時候,從 袋子裡拿出……。 你們有眼睛,看不見嗎?有耳朵,聽不見嗎?也不記得嗎?(可八18)

我們並非全知全能的神,我們聽到的話、讀過的文字,以我們有限的知識和經驗去理解,必然有不明白的地方,甚至和我們從其他資訊思考得來的認知會有衝突和互相挑戰之處。當我們去思考的時候,這些言語和文字就和我們產生了關聯,當我們開始問問題,就是我們準備收割知識的時候了。而思考過的信仰問題,當真的領悟到答案時,喜樂常常是從靈裡而生,讓我們與主耶穌更親近。

問問題的第一個對象必然是自己。想不 出來時,有時我們會放在禱告裡問主耶穌, 有時我們會去問周遭的長輩,有時我們會在 同儕間提出來討論切磋。我們可能會得到很 多回答,所有的回答仍然該自己仔細想過, 或許沒有一個回答可以成為自己滿意的答 案,然而我們仍然可以將問題放在心裡反覆 思想。在某次禱告, 某次聚會,或某次生 活上的遭遇,主就讓我們明白了。

很幸運的是,絕大部分的人對年輕人所 提的問題,都能忍受並樂於回答。記得曾經 在一門心理學的通識課,老師照本宣科,學 生昏昏欲睡。為了不讓自己睡著,就逼自己 去想老師説的,一想,就覺得老師説的內容 和我原本的認知不盡相同, 於是開始舉手 問問題,當我開始問的時候,同學醒來,老 師突然感受到自己對學生是有價值的。這門 通識課,我竟然莫名其妙地拿了全班最高 分。也記得年輕慕道的時候,幾乎每個經節都可以有問題,大哥大姊、傳道們從來都是耐著性子,努力回答我的問題。記憶中只有一次,有位大哥對我說:「我們可以討論聖經以外的東西嗎?」

「思考後,問問題」是一種能力,在基於想更進一步認識神的前提下,我們會一步一步親近神,終將我們的生命和信仰結合;在基於我們對知識的好奇為前提下,我們也能養成舉一反三,在學業和工作上事半功倍,將幾乎窒息的場景,變成有趣的地方。

#### 三. 面對人際關係

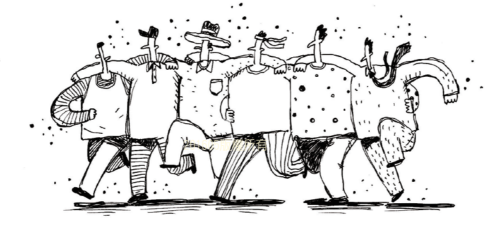
有個大家眼中的優秀青年,從小在愛神愛人的主內家庭長大,讀書時和畢業後的工作,也都沒有忘記要殷勤聚會多做聖工。然而,在工作上,他一直有個自我期許,要很有成就,要出人頭地!所以他在工作上十分努力,珍惜每個學習的機會,當有機會跳槽更上一層樓時,也會仔細考慮。工作幾年後,他卻遭遇了重大挫折,挫折的原因無關乎專業,而是來自於人際關係。在需要團隊完成專案的時候,他陷於孤立無援,甚至被別人落井下石,最後保不住現有的工作。

與喜樂的人要同樂;與哀哭的人要同哭。要彼此同心;不要志氣高大,倒要俯就卑微的人;不要自以為聰明。不要以惡報惡;眾人以為美的事要留心去做。若是能行,總要盡力與眾人和睦。親愛的弟兄,不要自己伸冤,寧可讓步,聽憑主怒;因為經上記著:「主說:『伸冤在我;我必報應』」(羅十二15-19)。

志向遠大、奮發向上,原是好的。但在 現今的世代,沒有任何一項重要的工作,可 以僅靠著個人獨力完成。經營美好的人際關 係,凝聚團隊力量才是關鍵。英雄只存在於 漫畫和電影裡面。無論在教會事工,或在職 場生涯,這個能力比個人的獨立作戰能力更 重要。而這個能力的養成,在於同理心與謙 虚,包容他人的錯誤和缺點,聆聽大家的意 見,不以惡報惡、樹立敵人。保羅在《羅馬 書》裡有精闢的見解——因著我們的軟弱, 聖經提醒我們,還有一位無比強大而且深愛 我們的阿爸父,保護我們不會一直被欺負。 而近來出版界推出很多有關經營人際關係的 好書,譬如《華頓商學院最受歡迎的談判 課》就是,聖經的真理,整合這些好書提供 的技巧,必能讓我們有更圓融的人際關係。

#### 四. 結論

人生的每一個決定,都是回不了頭的。 在壓力環境中,我們需要生存的智慧與神的 憐憫,困境是主耶穌給我們的功課,既是主 給我們的功課,在祂的幫助之下一定可以完 成。每個痛苦都會讓我們成長,讓我們得到 些教訓和能力,終能享受生命。「思考和問 問題」的能力,幫我們釐清自己的價值觀, 不在生活中迷失方向。經營人際關係,換 個角度思考,出現在我們身邊的人,可能都 是主差來幫助我們的天使,不能把天使都趕 走了,再怪主不幫助我們。求我們的阿爸父 給我們勇氣和智慧,勝過挑戰,邁向在祂 愛裡的幸福人生。



文/buzbee 圖/嗚叮

# 青春,在路上!

從神那裡領受到的禮物,數算恩典之際,總教人心悅誠服地感謝這被照顧的人生。

#### 經驗一

校園裡,遇見校友會合辦活動, 熱鬧滾滾!遠遠瞥見一攤位旁有一袋 袋的小盆栽,讓有雙新綠手指的我好 奇,讀完遊戲規則,心想,等我明日 備齊「文件」(五張發票),我也要 來換領一盆綠色植物;回程,望見不 遠處一名男學生,遲疑地不知是否要



向前遞給我宣傳單,待我走得更靠近些,他很肯定地不出手,經過他身旁,我啞然自 笑,穿著雖有學生樣,然熟成的容貌卻是真的假不了,凡有眼光的,都看得明白!

#### 經驗二

週一中午,參加體適能課,年輕男老師為鼓勵學員不怕他出了名的肌力訓練課程,鼓勵地說:「你們一定行的,這些動作難不倒你們,如果是週四班,都是5、60歲的長輩……」。我們這些運動愛好者,面面相覷,因為,我們也正是週四班5、60歲的學生,當有人更正老師視聽時,見他驚訝的表情說著:「可是,你們看起來不像啊!」

#### 經驗三

聚會中, 25、6歲的青年翻譯, 說到:「對於5、60歲的老人家……」。一聽, 震得我精神抖擻、眼睛為之一亮! 嘿! 説的, 是我嗎?第一次感覺在聽道中被這樣清楚地點名, 教人如何能不對號入座?!

年輕是什麼?上

雖說,從來沒想忘記自己的年齡,或要 年齡凍結於某個時間點上,因為若不是稍 有年紀,是無法交代清楚自己那恩典涓滴成 河的廣域圖——它們來自歲歲年年,從神那 裡領受到的禮物,數算恩典之際,總教人心 悦誠服地感謝這被照顧的人生,然,即使如 此,「但願年輕」這個點睛品,可是不曾從 願室清單中消失過!

青春少女樣樣紅的光漾年代,人人都愛,可在這星球起居,受地心引力向下的拉扯,又浸潤於四季的風霜雨露中,時不時還有焦躁壓力的千錘百鍊。縱若麗質天生,交付歲月,也只能寄望猶存風韻的皺紋裡,能鎖住些些優雅的美好——如果可以的話!

既知年輕如此無法掌握,那又何苦戀戀 不放?

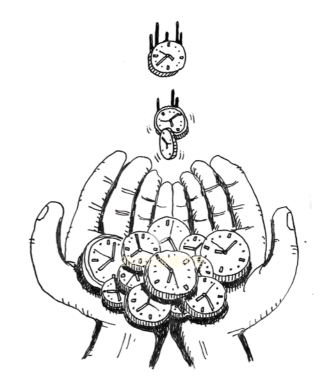
其實,青春,哪裡是僅存於年齡與容貌 這限時優惠品中?年輕,又哪裡是短暫地一 跨年就說再見的時光?我在很多「不年輕」 的人身上依然能輕易嗅得,追蹤得到它!在 我看來,年輕,是與時間並行的禮物,以 「選擇」方式出題——要與不要,悉聽尊 便!因此,就算即期時效過了,外顯的特點 存留不住時,「青春」依然身手矯捷地化顯 為隱,轉以靈活內斂的精神與歲月同行。

我觀察「年輕」,是無法用絕對的年齡來定義或單靠不斷保養的逆齡來背書,想想,10多歲的看40多歲是老了;30多歲的看60多歲是可退休了;反過來想,40多歲看10多歲不過就是個孩子!60多歲看30多歲

也挺青春的。幸運如我,身處如今高齡化的 社會,50多歲的人,在8、90歲的長輩眼裡 看來,人生還有大把的時間可用啊!所以對 我來說,年輕,它是個「相對」詞,而青春 也從無退休年限。

因為相對,所以我止不住地喜歡閱讀 「青春」,也希望能被視為「年輕」。

我觀察「年輕」,推斷它與「時間」相 伴而來。換個說法,它是時間樂於附加的贈 品—— 那是對未來直視的炯炯神光,它不 必然與成功掛保證,但卻有千萬種對未來可 能的書寫,那分「可能」,是屬於精神年輕 者的機會,保羅曾經用「內心卻一天新似一 天」的逆齡思考,提醒「肉體雖然毀壞」的 我們,不可丟失如「年輕」一般對生命的盼 望。



我觀察「年輕」,體會它存在於「有,但還不足」的自覺中。在凝視生命之河,雖有生機但缺多樣化,包容、接納,是一件無需抗拒、抵制的活動。因此,對於「學習」這美好的功課,總是興味盎然,不覺該有終點,所以讀到《箴言》裡這樣的句子:「智慧在街市上呼喊,在寬闊處發聲」(箴一20),最是叫人興奮!即便此生有涯,但因學無止境,既可活到老,又能學到老,不正是件希望無窮的事麼!生命不止於在找到答案,而是仍能對未知發問,我希望自己不要丟失如「年輕」一般對知識的好奇心。

我觀察「年輕」,若想得心應手、長期 持有,健康的身體頗具加乘的效果,所以 「操練身體」是有必要的。精神上要能大開 大闔,對待肉體便要能規律自持,二者似乎 反向操作,卻收相得益彰之效!保羅對年輕 的提摩太説過:「操練身體,益處還少;惟 獨敬虔,凡事都有益處,因有今生和來生的 應許」(提前四8)。拿精神上的敬虔與肉 體上的照顧來比較,無限的對上有限的,兩 者相比,高下立判,但這不表示身體的操練 是沒有益處的,畢竟,身體是我們寄居世 間的帳篷,支架穩固,在其有效期限內, 能提供靈魂最佳的品質服務,讓精神不受 其掣肘,「健康」無疑是任何年齡都希望 邀請加入的啦啦隊。所以,正確的養護,讓 身心保持平衡、敏鋭、靈活,自然應該被以 規律的、積極的態度面對,因為這才是事半 功倍的智慧選擇,也是對「青春」的真誠追 求。我希望自己能夠活到老、動到老,不拿 「老囉!」來催眠自己,為疏懶而至的日漸 萎頓、非正常的退化,尋找看似合理的下台 階。

"Si jeunesse savait, si vieillesse pouvait"如果青春早知道,如果年暮還能夠。是我曾經讀到的法國諺語,讓我的思緒常在「早知道」與「還能夠」中轉換——就精神想,青春還在,學習與探索都有能力,提醒著自己要在「早知道」裡,刻刻清醒;按肉體想,體力不濟,但今天一定比明天來得好,鼓勵自己要在「還能夠」時,時時感恩!

我也喜歡《積存時間的生活》中的一段 話:「以神賦予人的夢想力,執著而有紀律 地做著他們喜愛的事情,直到時日足了,生 命的畝田呈現出燦爛的果實」。

想想,古有迦勒85歲時,豪氣干雲地 說:「看哪,現今我八十五歲,我還是強 壯,像摩西打發我去的那天一樣;無論是爭 戰,是出入,我的力量那時如何,現在還是 如何」(書四10-11)。今有《積存時間的 生活》的作者津端老夫婦,用90多歲的經 驗,見證著他們不是七十歲才開始決定要過 怎樣的生活,而是,從年輕開始,就知道自 己要什麼,一直以來對生活保持熱情,並且 訴諸行動,以至到如今,水到渠成,自自然 然收成著「愈活愈美麗」的生活佳果。

是啊!青春,一直都在我們的人生路上!它以那樣亮燦燦地面貌向我張開雙手, 我心既嚮往,便止不住精神奕奕地與它手牽 手走向未來!

# 你們要在主裡喜樂(三): 認清自由的真諦(下)

我們的國籍是在天上,行事為人就當依循天國子民的生活守則, 與天國公民的身分相稱。





經文進度:腓玄比書三章20-21節

20 ἡμῶν γὰρ τὸ πολίτευμα ἐν οὐρανοῖς ὑπάρχει, 因為我們的共和國是在天上,¹ ἐξ οὖ καὶ σωτῆρα ἀπεκδεχόμεθα κύριον Ἰησοῦν Χριστόν, 從那裡我們也熱切筆候救主——主耶穌基督

21 δς μετασχηματίσει τὸ σῶμα τῆς ταπεινώσεως ἡμῶν 這 佐 將 改 變 我 們 卑微 的 身 體 σύμμορφον τῷ σώματι τῆς δόξης αὐτοῦ 相似於 祂 榮 耀 的 身 體 κατὰ τὴν ἐνέργειαν τοῦ δύνασθαι αὐτὸν καὶ ὑποτάξαι αὐτῷ τὰ πάντα. 照著使 祂 能 做 與 使 萬 有 服 從 祂 自 己 的 能 力。



1.筆者為了忠於原文,所引用的經文均直接從Nestle-Aland 第27版希臘文聖經與BHS希伯來聖經直譯 為中文,因此筆者所譯出的經文便忽略中文的流暢與文雅。 第20節一開始,保羅用了一個表示原因的連接詞「γάρ 因為」,闡明接下來所説的內容,正是解釋之前他所強調那些倡導以自由為名行放縱之實的那群人的論調,為何其結局乃是滅亡的理由。

#### 我們的國籍存在天上

第20節所謂的「πολίτευμα 共和國」, 乃指著能使人有權利成為公民的地方;²中 性代名詞的「δ 這個、那裡」指的是同為中 性名詞的「共和國」。「從那裡我們也熱切 等候教主」的意思,是指神的選民已經擁有 天上的公民權,因此我們的生命目標就是 「熱切等候教主」³,因祂的再臨,就是要 帶我們進入使我們有權利成為公民的天上國 度。

保羅之所以如此説,可能是以腓立比城 為背景,它是一個羅馬殖民地,也是羅馬軍 駐防之地。其公民很多是以軍人身分替國家 服務21年,而到了服役期滿後便正式獲准 為羅馬公民。故此,這些百姓均以羅馬人為 榮,例如平日愛穿羅馬人的衣服、説拉丁 語、履行羅馬的法律、謹守羅馬人的社會道 德標準,即使到了外地,也讓自己保持擁有 羅馬人身分的形象。

保羅要腓立比人認清神的選民,就像羅 馬殖民的腓立比人不會忘記自己隸屬羅馬 一樣,必須不能忘記我們的國籍在天上;因 此,我們的行事為人,就當依循天國子民的 生活守則,與天國公民的身分相稱。

#### 什麼是在主裡的自由

若我們延續之前上一篇所論述的「自由不等同於放縱」、「不要被變調的自由思想所矇騙」等思路,接著我們要問:那什麼是「在主裡的自由」?是否有明確的原則?我們簡單根據三處的經文來説明。

首先,《傳道書》的自由原則好像非常 寬鬆:「少年人啊!你在幼年之時當歡樂, 在年輕的日子,善待你的心,行你心所願的 路,看你服所愛看的;但要知道為了這一切 的事,神必帶你進入審判(直譯)」(傳 十一9)。當我們只看上半句的時候,相信 年輕人會感到非常興奮,因為他們可以為了 善待他們的心,作任何滿足他們願望或欲望 的事。然而,在後半段卻提到了所做的、所 看的一切,都會被帶到神的審判之中。「審

- 2.本文的字義皆出於希臘文原文字典,書目請參見本文末所列的參考書目。
- 3. 「ἀπεκδέχομαι 熱切等候」除了此處以外,此字在新約書信另外出現七次,除了一次(彼前三20)指已過去的事外,其餘皆與末日的救恩有關(羅八19、23、25;加五5),或者同本節特指耶穌再臨(林前一7;來九28)。

判」有兩個層面,一方面是指平日神藉由良心的機制來提醒,如果我們做了有些事無法滿足良心的要求,便會遭受到良心譴責的審判(約壹三20);另一方面是指著神末後的審判,藉由恐懼永恆的刑罰,來抑制我們想做卻不該做的意念,以免做完了終身後悔。這好像開車踩足油門之後,企圖滿足開車的快感,卻突然發現前方有限速的號誌,甚至看到了測速器,此時便自然會注意到車子的儀表板,看看目前的速度會不會超速一樣。

接著《傳道書》的作者又説:「你會從心中除掉愁煩,從肉體除去邪惡,因為年輕之時與黑髮之日是虚空的(直譯)」(傳十一10)。也就是説,良心會藉由心中的愁煩與罪咎,來嚇阻企圖想超越界線的自由意念。換言之,我們大可放心去做任何事,只要不會引發心中愁煩,以及不會觸動肉體的慾望去做惡的事,這是一個滿容易找到自由界線的方法。

另外,根據《哥林多前書》的自由原則,保羅提出三個很好的原則:第一、「凡對我是合法的事,但不是每件事都有益處;凡對我是合法的事,但我不能被它轄制(直譯)」(林前六12)。所謂的自由,不能只端看是否合法,以為只要是法律允許的事就可放心去做;而是也要評量這件事,是否讓我們受到轄制而失去真正的自由。

例如在法律上都允許我們吃泡麵與抽香

菸,泡麵與抽煙理論上都是不益於健康的物品,然而為何我們會在講台上勸導信徒不要抽煙,卻沒有勸導信徒不要吃泡麵?關鍵在於這物品是否「ἐξουσιάζω 轄制」人,或者讓人被某種影響力所控制。泡麵所引發的問題只是關乎影響肉體健康的問題,應該不至涉及到影響靈性;但香菸不但是肉體健康的問題,更使人陷入無可自拔的癮,讓人當某些因素觸動了菸癮時,渴望的念頭便縈繞這人的心思意念而使人心神不寧,唯有這人採取滿足菸癮的行動時,才能讓這人暫時壓抑惦念抽煙的心,如此便成為被香菸奴役的生命,自然會使靈命受損。

第二、「凡事都可行,但不是每件事都有益處;凡事都可行,但不是每件事都造就人。沒有人尋求自己的益處,而是別人的(直譯)」(林前十23-24)。此處所謂別人的益處,不是指任何的益處,故此,我們不能用這節經文要求基督徒不能賺別人的錢獲利,只能讓別人賺錢獲利,那信仰豈不斷了人的生計?

此處的益處是指下文所提及的,「但我 所說的良心,不是自己的,而是別人的, 因為為何我的自由要被別人的良心論斷呢? (直譯)」(林前十29),也就是「別人的 良心」。換言之,雖然合法的事都可以行, 但若這件事會造成別人的良心不安,特別是 使信心比較軟弱的人的良心引起漣漪,對我 們所行的事有所質疑,那麼,這件事就必須 慎重考慮。

例如在公開場合喝酒,雖然只要不醉酒,也無可厚非。然而,若因為我在公開場合喝酒,卻造成其他人內心不安,甚至讓他們的良心機制有所困惑,那我在公開場合喝酒的自由就必須三思,就不能任意而行。喝與不喝兩相權衡之下,不喝總比喝還好。

另外,所謂求別人的益處,更深一層指的是得救的事,「正如我也凡事都使所有人事悅,不求自己的益處,反而是許多人的益處,為叫他們能得救(直譯)」(林前十33)。此處保羅提及「使所有人事悅」,不是説保羅所做的都要討別人的歡喜,那與他曾説的「……若我仍舊是取悅於人,我就不是基督的僕人(直譯)」(加一10)有了衝突;此處的「使所有人事悅」,是指為了別人的「σ岭ζω 得救」一事,使他人在經歷神的拯救的事上得到益處。

因此,基督徒可以享受自由的權利,然 而一旦與別人的良心機制產生衝突,甚至導 致人的靈命受到虧損,這自由就踰越了神所 允許的範圍。

第三、「因此你們或吃或喝,或做任何事,你們所做的事都為了神的榮耀(直譯)」(林前十31)。前面所提及的都比較屬於消極面,這裡,保羅則提及了更積極的原則,就是只要能使神的榮耀得到彰顯,任

何事都可以放膽去做。這樣的原則,讓成為 基督徒的我們有很大的自由空間,此孔子所 說的「七十而從心所欲,不踰矩」更有意義 與方向性。

#### 切勿相信靈肉分開的謬論

之前保羅於第20節提及:「從這裡我們也熱切等候教主……」除了是為了進入那能使我們享有公民權的「天堂共和國」之外,進入這國度也需要完全的改變,其中一個最關鍵的就是「身體的改變」,正如保羅在《哥林多前書》所說:「肉體和血不能承受神的國度,會朽壞的也不能承受不朽壞的(直譯)」(林前十五50)。

第21節的「μετασχηματίζω 改變」,意思是使某物的外型改變;而「σύμμορφος 相似」則有相似外形或形態之意。保羅之所以用「相似」這字,乃是指當一個人得救復活後,將與基督一樣擁有靈體,在外型、看得見的身體形態部分,幾乎是相同,所不同的是:基督本質是「神」,而復活的人本質是「人」。

當基督復活的時候,保羅説:「但現在基督已從眾死人中復活成為睡了之人初熟的果子(直譯)」(林前十五20)。所謂「ἀπαρχή 初熟的果子」,意思是指某農作物在收穫期間,最先成熟或第一次收成的果實,這一部分在舊約往往是要獻給神的。基督復活成為「初熟的果子」,意思是祂要成

為第一個復活的人,為人開啟從死裡復活的 範例。

因此,「相似於祂榮耀的身體」,意指 我們將來復活的時候,卑微的肉體會被改變 為類似耶穌基督現在靈體的狀態,然後才有 資格承受天國;約翰也說:「我們知道:當 顯現的時候,我們將是相似於他,我們將見 到他正如祂是(直譯)」(約壹三2),意 思是我們將來所見到的主耶穌,乃是祂復活 後榮耀身體的樣式,而我們復活的形狀,也 將照著祂現在存在的樣式。

復活後的耶穌基督是完全的神,也是完全的人,更精準地說,耶穌基督是完全的神,更是帶著靈體完完全全復活的人,因為祂要成為天上的大祭司,作為神與人新約的中保。並且將來的日子,當基督再臨時,祂會再次以人子的身分——復活的耶穌基督出現,因為耶穌自己說:「以後你們要看見人子,坐在那權能者的右邊,並且在天上的雲之上到來(直譯)」(太二六64),甚至司提反見到「耶穌在神的右面」(徒七55-56);保羅、《希伯來書》作者與彼得,也是這樣提及這類的記載。4

第21節此處的「ἐνέργεια 能力」,意指 從事於某種活動或任務。保羅指出耶穌基督 擁有這改變我們復活身體的能力的性質,第 一是「使祂能做」的能力,第二是「使萬有 服從祂自己」的能力。

不定詞作名詞用的「使祂能做」中的 「δύναμαι 能做」,意思是能夠做或是能夠 經歷某件事,這也有被授予做這件事的權柄 或資格的意涵。換句話説,基督自己要先不 被身體所勝不去犯罪,才能戰勝死權而被聖 靈復活(羅八11),此時祂才有資格拿著 「死亡與陰間的鑰匙」(啟一18),也就是 得到掌管陰間與死亡的權柄,才能擁有讓人 從死裡復活的能力,要不然死亡的權力本來 原是由魔鬼所掌管(來二14)。

另一個不定詞作名詞用的「ὑποτάσσω 服從」,其意是將某物交付於某人所管轄之下;「使萬有服從祂自己的能力」乃是因為當基督復活的時候,就是祂登基成為神國度的君王的時候(徒十三33;詩二6-7),因此神將國度的權柄交給耶穌基督,自然而然萬有必須服在基督的腳下,包括死亡與陰間,當然也包括基督的仇敵(林前十五24-25)。言下之意,就是任何願意服在基督之下的人,必定可以得著戰勝肉體罪惡的能

註

4. 參見:「羅八34; 弗一20; 西三1; 來一3、13,八1,十12,十二2; 彼前三22」。

力,將來與耶穌基督一樣從死裡復活。

若我們卑賤的身體將來能被改變為榮耀的身體,其條件就是要讓我們擁有能夠復活的身體,就是那已經不受肉體本能的慾望所控制的身體,簡稱為「得勝的身體」,那麼,就千萬不要被類似靈智派所說的「人的身體是物質也必然是惡;無論人怎樣去改善,身體始終是惡」的觀念所騙。因為我們若是相信將來要與基督一樣的復活,就要相信基督不僅僅是用重價贖了我們的靈魂,也從世界贖出我們的身體是基督的肢體嗎?(直譯)」(林前六15),並且又說:「你們的身體是在你們裡面之聖靈的殿(直譯)」(林前六19)。

綜而言之,我們追求的自由,當是不讓 自己的身體沾染污穢,並與聖潔有分,能夠 結出平安的果子(來十二10-11),那便能 得著從神而來的真喜樂,您說是嗎?

#### 參考書目:

#### 原文聖經部分

1.希臘文聖經Nestle-Aland 27th edition, Novum Testamentum Graece, Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart 2001.

#### 希臘文字典部分

- 1.Arndt, W., Danker, F. W., & Bauer, W. (2000). *A Greek-English lexicon of the New Testament and other early Christian literature* (3rd ed.) . Chicago: University of Chicago Press.
- 2.Kittel, G., Bromiley, G. W., & Friedrich, G. (Eds.). (1964–). *Theological dictionary of the New Testament*. Grand Rapids, MI: Eerdmans.
- 3.Louw, J. P., & Nida, E. A. (1996). *Greek-English lexicon of the New Testament: Based on semantic domains* (electronic ed. of the 2nd edition.). New York: United Bible Societies.
- 4. Newman, B. M., Jr. (1993). A Concise Greek-English dictionary of the New Testament. Stuttgart, Germany: Deutsche Bibelgesellschaft; United Bible Societies.
- 5.Swanson, J. (1997). *Dictionary of Biblical Languages with Semantic Domains : Greek* (New Testament) (electronic ed.). Oak Harbor: Logos Research Systems, Inc.

#### 希臘文文法部分

1.J. Gresham Machen, 呂榮輝、戴紹曾譯,《新約希臘文》(第四版),高雄:聖光神學院,1983。







# 聖經中的人子並用

耶穌的形象與基督徒的屬靈生命有密切的關係, 我們怎樣認識耶穌,就活出怎樣的生活。

信仰 專欄 聖經放大鏡

#### 一、前言

「耶穌是誰?」,這是一個爭論性的問題。歷年來神學會議的結論,認為耶穌是完全的神,也是完全的人。使徒保羅説:「這福音是神從前藉眾先知在《聖經》上所應許的,論到祂兒子——我主耶穌基督。按肉體說,是從大衛後裔生的;按聖善的靈説,因從死裡復活,以大能顯明是神的兒子」(羅一2-3)。按肉體說,耶穌是「人子」;按聖靈説,耶穌是神子。人性與神性都在耶穌身上,一個是有限的人性,一個是無限的神性,兩者如何在耶穌身上調和?這是一個奧祕,用人的話語無法清楚解釋。

耶穌的形象與基督徒的屬靈生命有密切的關係,我們怎樣認識耶穌,我們就活出怎樣的生活,所以我們要認識耶穌的「人子」面貌。何謂「人子」?《舊約聖經》是否有「人子」的記載?《新約聖經》的「人子」有何特殊的意涵?耶穌成為「人子」的目的為何?以下擬根據《聖經》來探討這些問題。

#### 二、舊約的人子

「人子」(Son of Man)的希伯來文,是由「人」和「子」兩個名詞構成;「人」指人、人類,「子」指兒子、孫子、後裔。所以「人子」的意思是人的兒子,泛指世人。例如,巴蘭作詩説:「神非人,必不致説謊,也非人子,必不致後悔。祂説話豈不照著行呢?祂發言豈不要成就呢?」(民二三19);這裡的「人子」,希伯來文的意思是指世人。又如經云:「人算

甚麼, 祢竟顧念他?世人算甚麼, 祢竟眷顧他?」(詩八4); 這裡的「世人」, 希伯來文的意思是「人子」。

在《舊約聖經》中,「人子」一詞出現得最多的是《以西結書》,這是其特點之一。例如神對以西結先知説:「人子啊,你站起來,我要和你説話」(結二1);這裡的「人子」是指以西結先知,他是神的代言人,要傳達神的信息。

此外,在《但以理書》中,也出現「人 子」一詞,且有特殊的意涵。該卷經文提 到:「我在夜間的異象中觀看,見有一位像 人子的,駕著天雲而來,被領到亙古常在者 面前,得了權柄、榮耀、國度,使各方、各 國、各族的人都事奉祂。祂的權柄是永遠 的,不能廢去;祂的國必不敗壞」(但七 13-14)。這裡的「事奉」,希伯來文的意 思是「敬拜」。在一個唯獨神能夠被敬拜的 世界中,這位「像人子的」要接受人的敬 拜。而且祂要駕雲降臨,得了權柄、榮耀; 祂的權柄是永遠的,祂的國必不敗壞。所以 「像人子的」具有神性,是世人無法達到的 境界;祂與《新約聖經》提到耶穌要駕雲降 臨,坐在榮耀的寶座上是類似的(太二五 31)。因此,一般認為《但以理書》中的 「人子異象」,與耶穌要駕雲再臨施行審 判,有密切的關係,所以「像人子的」可以 預表耶穌基督。

#### 三、新約的人子

「人子」的希臘文,是由「人」和「子」兩個名詞構成;「人」指人、人類,「子」指兒子、後代、後裔。雖然「人子」可以指人的兒子,但是在《新約聖經》中,沒有人稱耶穌是「人子」,而是祂自稱為「人子」。唯一的例外,是司提反稱耶穌是「人子」(徒七56)。所以「人子」有特殊的意涵,是專門指稱耶穌與彌賽亞。

#### (一)《對觀福音》的人子

《馬太福音》、《馬可福音》、《路加福音》一般稱為《對觀福音》,在《對觀福音》,在《對觀福音》中出現的人子可以分為三類:

#### (1)描述生活在世的人子

人子在世要盡力完成神所託付的使命, 要尋找失喪的人(路十九10)。祂來到世 上並非是要享福,因此人子沒有枕頭的地方 (太八20)。神賦予人子權柄與能力,使祂 能赦罪(可二10),祂也是安息日的主(太 十二8)。

#### (2) 描述要受苦、受死、復活的人子

一般人認為彌賽亞是要在世上作王,但 耶穌告訴門徒,彌賽亞是人子,必須受許 多的苦,被長老、祭司長,和文士棄絕,並 且被殺,過三天復活(可八27-31)。因為 人子來,並不是要受人的服事,乃是要服事 人,並且要捨命作多人的贖價(可十45)。



#### (3) 描述末日要施行審判的人子

末日世人要看見人子有大能力、大榮耀, 祂要同著眾使者駕雲降臨; 那時候, 祂要照各人的行為報應各人(太十六27; 可八38, 十三26)。

#### (二)《約翰福音》的人子

《約翰福音》的重點,是強調耶穌是「神的兒子」(約二十31),所以其中所出現的「人子」,具有下列雙重的特色:

#### (1)與《對觀福音》相同的意涵

首先,是描述要受死的人子。例如經云:「摩西在曠野怎樣舉蛇,人子也必照樣被舉起來」(約三14)、「你們舉起人子以後,必知道我是基督」(約八28);「舉起」指耶穌要受死,被釘死在十字架上。其次,是描述末日要施行審判的人子。例如經云:「並且因為祂是人子,就賜給祂行審判的權柄」(約五27)。

#### (2) 具有「神的兒子」的特殊意涵

第一,強調人子是永存的。人子是從天 降下(約三13),將來要升到祂原來所在之 處(約六62)。聽人子話的人,就有永生; 因為父已經賜給祂兒子生命之源(約五24-27)。

第二,強調人子與父神有密切的關係, 人子是人與神之間的中保。人子是父神所印 證的(約六27),人子完全遵照父所教訓的 去做(約八28),而且有神的使者上去、下 來在人子身上(約一51)。

第三,強調人子要得榮耀。人子的被舉受死,與得榮耀有密切的關係。人子得榮耀的時候到了(約十二23),因為神要榮耀人子(約十三32),並且神在人子身上也得了榮耀(約十三31)。

第四,強調人子的工作是帶給人永生。 人子要賜給信徒永生的食物(約六27), 這永生的食物就是人子自己的肉與血(約六 53)。凡相信人子的人,都能得著永生(約 三13-16)。

第五,強調人子是彌賽亞,是值得人來敬拜。例如,安得烈與約翰認為耶穌是彌賽亞,因此勸人要相信彌賽亞(約一41)。 又如,耶穌在安息日醫治一位生來是瞎眼的人,因為被醫治者不願承認耶穌是罪人,猶太人就把他趕出會堂,後來耶穌遇見他,就對他說:「你信神的兒子嗎?」(約九35);這裡翻譯為「神的兒子」,希臘文是寫「人子」。他回答說:「主啊,誰是神的兒子,叫我信祂呢?」(約九36);這裡翻譯為「誰是神的兒子」,希臘文意思是「祂是誰」。耶穌說:「你已經看見祂,現在和你說話的就是祂。」他說:「主啊,我信!」就拜耶穌(約九37-38)。所以「人子」耶穌是值得我們來敬拜的。

#### (三)其他經卷的人子

除了四福音書以外,《新約聖經》只有 四處提到「人子」,而且都是指著耶穌基 督。首先,有一次在《使徒行傳》。司提反 在殉道前定睛望天,看見「人子站在神的 右邊」(徒七56);而「人子」就是指耶 穌(徒七55)。其次,有一次在《希伯來 書》。該卷經文記載:「但有人在經上某處 證明説:人算甚麼,祢竟顧念他?世人算甚 麼, 祢竟眷顧他?」(來二6); 這裡「世 人」的希臘文,意思是「人子」,是指耶穌 (來二9)。再者,有二次在《啟示錄》。 第一次,使徒約翰看到異象,見「有一位好 像人子」(啟一13)。因為祂是首先的, 是末後的,直活到永永遠遠,並且拿著死亡 和陰間的鑰匙(啟一17-18),所以「好像 人子」是指耶穌。第二次,使徒約翰看見異 象,雲上坐著一位「好像人子」,頭上戴著 金冠冕, 手裡拿著快鐮刀(啟十四14)。 「好像人子」要收割地上的莊稼,也是指耶 穌。

#### 四、耶穌成為人子之目的

耶穌自稱為「人子」,表明祂是由童 女馬利亞所生(路一34-36)。但耶穌也是 「神子」,祂是神的道成了肉身,住在我們 中間,希望我們能夠「充充滿滿的有恩典有 真理」(約一14)。 經云:「惟獨見那成為比天使小一點的耶穌;因為受死的苦,就得了尊貴榮耀為冠冕,叫祂因著神的恩,為人人嘗了死味。兒女既同有血肉之體,祂也照樣親自成了血肉之體,特要藉著死敗壞那掌死權的,就是魔鬼,並要釋放那些一生因怕死而為奴僕的人」(來二9、14-15)。按著律法,凡物差不多都是用血潔淨的;若不流血,罪就不得赦免了(來九22)。所以在舊約時期,人若犯了罪,可以經由獻祭,藉著牛羊的血,使罪得到赦免(利十七11)。但《舊約聖經》的獻祭是叫人每年想起罪來,公牛和山羊的血,斷不能除罪(來十3-4),因此須要每年獻祭。

耶穌基督來到世上成為「人子」,作了 將來美事的大祭司,經過那更大更全備的帳 幕,不是人手所造,也不是屬乎這世界的。 並且不用山羊和牛犢的血,乃用自己的血, 只一次進入聖所,成了永遠贖罪的事(來九 11-12)。耶穌是無罪的(林後五21),祂 藉著永遠的靈,將自己無瑕無疵獻給神,祂 的血能洗淨我們的心,除去我們的死行, 使我們事奉永生的神(來九14-15)。所以 「人子」耶穌在十字架上一次獻上自己,藉 著祂的寶血,成了永遠的贖罪祭,能使信徒 永遠完全,可以得著所應許永遠的天國產 業。



「人子」耶穌為了世人的罪,雖被釘死在十字架上;但祂已經從死裡復活,成為睡了之人初熟的果子。死既是因一人而來,死人復活也是因一人而來。在亞當裡眾人都死了;照樣,在基督裡眾人也都要復活(林前十五20-22)。在世界末日,號筒末次吹響的時候,死人要復活成為不朽壞的,這必死的既變成不死的,那時經上所記「死被得勝吞滅」的話就應驗了。感謝神,使我們藉著「人子」耶穌就能勝過死亡(林前十五52-57)。

#### 五、結語

經云:「凡自高的,必降為卑;自卑的,必升為高」(太二三12)。耶穌成為「人子」,是「自卑」的動作。我們看見耶穌的虛己,取了奴僕的形像,成為人的樣式;既有人的樣子,就自己卑微,存心順服,以至於死,且死在十字架上,嘗盡了人間的苦難。但耶穌成為「人子」,也是「升高」的動作。神將祂升為至高,又賜給祂那超乎萬名之上的名,叫一切在天上的、地上的,和地底下的,因耶穌的名無不屈膝,無不口稱「耶穌基督為主」,使榮耀歸與父神(腓二6-11)。所以我們要效法「人子」耶穌,願意降為卑下,服事眾人,甚至為主失喪生命(太十37-39)。當耶穌基督再臨之日,我們會被升高,可以進入天國,得著永恆的生命。

#### 參考書目:

- 1.哈里斯著,中華福音神學院譯,《舊約神學辭典》,台北:中華福音神學院,1995。
- 2.鮑爾著,麥陳惠惠譯,《新約及早期基督教文獻希臘文大詞典》,香港:漢語聖經協會,2009。
- 3.楊慶球編,《證主聖經神學辭典》,香港:福音證主協會,2001。
- 4.夏其龍,〈若望福音的「人子」〉,《神學論集》第10期,1971。





文/漁人祈禱所 鄭茜蓉

## 回家真喜樂!

人若賺得全世界卻賠上性命又有何益? 感謝神!讓我在有生之年能夠數算主的恩典見證。





#### 哈利路亞,奉主耶穌聖名作見證:

我叫鄭茜蓉,1977年生,原屬新生教會,後嫁至蘭嶼,現屬漁人祈禱 所,是主內第三代信徒。

小時候不懂聖經的道理,只是聽從大人的話去教會聚會,從未認真思考 過聖經裡神所默示的話語,但神在我身上卻是有滿滿的恩典。從小到現在, 經歷了無數次生死邊緣,若不是主耶穌的憐憫與揀選,恐怕我早已淪為魔鬼 的工具。感謝神!讓我在有生之年能夠數算主的恩典見證,才不枉費神對我 的愛。

#### 車禍昏迷受管教

猶記得在國三時,埔里學生中心至南部的幾間教會做訪問,那時的我叛逆愛玩,沒有真正地去體會訪問教會的意義,聚完會便與一位學生借摩托車去兜風,結果被一輛酒駕的轎車迎面撞上(當時酒駕與未戴安全帽並沒有實施得很嚴)。坐在摩托車後座的我,未戴安全帽,身體受力彈跳,頭直接撞上車子的擋風玻璃(其實當時我已昏迷不醒,是事後聽同靈述説的)。同行的夥伴受到輕微擦傷,而我是腦震盪,在急診室觀察後,就被帶回教會休息。那時我處在半昏迷狀態,回教會休息時都是昏睡的,起來就是吐,吐完

又繼續昏睡。同靈見情形不對,於是將我送 往高雄醫學院就醫。

聽家人說,我住院時一直都是昏迷狀態。這期間,我則是感覺靈魂在一個都是黑暗的空間裡飛翔著,直到看見前方有一個像螞蟻小的亮點,我就朝著那個亮點飛去。飛呀!飛呀!越飛越近,亮點就越來越大……。當整個身體都飛進那亮光裡,我的眼睛睜開了,看著天花板,看看四周,腦子想著:這是哪兒?是否自己在做一場夢?

夢完醒來,人隨即像沒事一般,當我眼 角撇見媽媽趴睡在病床旁,我叫醒了她。媽 媽看到我清醒了,喜極而泣,慢慢地述説出 我住院的經過。原來,我在醫院已昏迷了約 半個月之久。在這期間,感謝同靈們不時地 為我代禱,也不時地來醫院關心,願主記念 大家的愛心,感謝主,保全我的生命。

如今回想國中時發生的這場嚴重車禍, 是我犯了罪,卻身在罪中不知錯,以致神 用愛鞭管教了我。祂並沒有放棄我,在我之 後的人生路上,不時的照顧我,保全我的生 命!

#### 親近世俗忘主恩

出社會後,因工作的關係,便很少去教會親近神了,世俗敗壞之事無一不嘗,爾後嫁給未信者,就這樣十幾年過著荒廢敗壞的日子。在這段日子裡,我過得不是很平安, 三不五時就得到醫院急診室報到,後來連醫生都忍不住建議我去看精神科,但我認為自 己精神沒問題,就不予理會,直到身體裡不 時有個聲音叫我自殺、跳樓,邪靈不時的來 干擾我,讓我實在煎熬不住了。

於是我回到娘家休養,那時教會正舉開 靈恩會,我就參與了那次的靈恩會聚會。感 謝神,靠著禱告,我不藥而癒,再度蒙神醫 治!

#### 懷孕苦痛主憐憫

2008年3月17日在台中的新亞東婦產科,經過催生了快兩天才自然產下二女兒。生產後,第二天就先回租屋處休養,寶寶則留在醫院照黃疸。回到住所後,並不覺得身體有異樣,只微微的發燒,心想可能是傷口引起的,所以就忍耐了快一星期,直到有次我要下床解便時,發現下半身不能走動,需要人攙扶,家人覺得不對勁,便帶我至中國醫藥學院掛急診,經過一連串的檢查,診斷出是卵巢靜脈血栓(俗稱中風)。那晚,醫生說:「今天晚上妳的燒再不退,明天就準備開刀。」

知道病情後的我,就請家人打電話給教會同靈,請大家為我代禱,也在醫院裡跟神禱告悔改。罪人悔改的禱告神必不輕看,感謝主,垂聽了我們的祈求,很奇妙地,凌晨時我的燒便慢慢退了。隔天醫生來查房,對此也顯得很訝異!後續的治療,則是先施打抗凝血劑,再慢慢的減量。我在醫院約住了一個月,之後又大概吃了半年藥,就不必再治療了。

《創世記》三章16節提到:「又對女人 説:我必多多加增妳懷胎的苦楚;妳生產兒 女必多受苦楚。」我深知自己是個罪孽深重 的人,這點痛我甘願承受,感謝神的憐憫醫 治,尚未放棄我。

### 身陷網羅心醒悟

在我約35歲那年,單純地想做個小生 意,夠養家糊口就好,於是跟朋友合夥開 小吃店。在開店前,做了個惡夢,夢到一 隻大蛇(亦就是撒但),把我整個人都吸 乾……。那夢裡的情境恐怖至極,使我整個 人驚醒了過來。但那時忙著籌備開店,也就 沒怎麼深思夢境的意義,後來才知道,原來 我正處在踏入魔鬼圈套的路上。

當時我只想趕快做生意賺錢,很少去教 會親近神。要開店前,有很多未信主的朋友 常來關心,還請什麼宮裡的師父來看風水, 甚至還要擺什麼陣法的……。雖然我跟他們 説我不拿香拜拜,也不會同意他們的做法, 卻被他們慫恿説,反正妳就不要拜、不要燒 紙錢,一切由他們做就好了。由於一個人力 量微薄,寡不敵眾,說不過他們,也就隨了 他們。

剛起業時,生意看似高朋滿座,但月結 下來根本入不敷出,就一直死撐著過日子。 我的身體情形每況愈下,有時就跟朋友用酒 來麻醉自己,行神不悦納之事。直到有一 天,一如往常的,一個人五、六點起床去 早市備貨,接著回到店裡將一切準備就緒 後,正當我得空要吃早餐時,一口咬下去,

卻食之無味毫無 食慾,更嚴重的 是,我無法將東 西咬合,只得用 手托住下巴去做 咬合的動作。當 時我慌了,慌得 不知所措,急忙 放下工作,一個 人虚弱地叫上計 程車去醫院急 診。



報告出來一切正常,醫生叫我回去休 養。但回到住所時,身體依然不舒服,手腳 感覺異常的冰冷。本來只是末肢發冷,之後 慢慢的延伸上到小腿與手臂。朋友問説,要 不要去廟裡收驚?剎那間,我心醒悟:我要 去教會!只有獨一真神才能醫治我!

我打電話給住在台中太平區的同村信 徒,才得知那晚是新生教會的第一天靈恩佈 道會,於是我帶著疲憊、虛弱又滿身罪孽的 肉體,一個人開往回家的山路。一路上都很 平靜,我的心情卻很激動。看著月亮,彷彿 是有一道光在產引著我回家。

到達新生教會時,聚會已進行到一半, 走進教會門口,心情很喜樂,像是迷途的 羔羊回到天父的懷抱裡,那種失而復得的感 覺,好喜樂!會後禱告時,我勇敢地到前頭 禱告, 跟神悔改。聚會結束後就回娘家休 息,只是身體還是不舒服,感覺邪靈不時的 干擾我,洗澡時都不時的聞到臭味。

第二天起床,身體感到非常不舒服,不 由心生恐懼,雖然知道要倚靠神的醫治, 卻軟弱地請求家人帶我去醫院急診,真的很 矛盾,信心很不足,求神憐憫!到醫院檢查 後,卻也查不出病因,下午就回家休息,晚 上繼續參加第二天的靈恩會。

這次,我下定決心,要全然交託主!

到了星期日靈恩會最後一次按手禱告時間,我也是到台前禱告,痛哭流涕地跟神悔改,求神醫治!那時我因多天的禱告,聲音早已嘶啞無力了,但在禱告到一半時,卻感覺舌頭跳動的靈言是多麼的流利,多麼的喜樂!感謝神,讓我的聖靈回來了!隨後我便聞到好馨香的味道,我好感動,知道我的病已蒙神醫治了!靈恩會結束後,我興奮地與執事分享神醫治我的那份感動與喜樂,因著神的大能,我的身體已不藥而癒,感謝主!

在娘家待了數日後,我便回去重返工作 岡位。店面的生意依舊入不敷出,或許開 店前那些未信主的朋友們在店裡行的偶像之 術,已不蒙神悦納了,所以當然得不到賜 福。我心裡猶豫是否繼續營業?心中背負著 很大的壓力,因為繼續經營會一直賠錢,停 止營業又對不起合夥的同伴們,內心很掙 扎。

就這樣日子過一天算一天。人的軟弱就 是如此不堪啊!病痛時才會想到主耶穌, 強壯時卻又流連忘返於罪惡之中。眼看生意 撐不下去了,朋友就呼朋引伴的招了一群人 去釣蝦,以排解鬱悶,桌上也擺上了許多的 酒。經不起誘惑的我,在朋友的鼓吹下便一 同飲樂。

當人做錯了事,到教會悔改認錯、蒙神 憐憫醫治後,隨著時間流逝,卻又回復往常 故態,習以為常的像是理所當然,靈性一點 長進都沒有,真是要不得啊!

隔天起床,身體又開始感到不舒服了。 之前蒙神醫治的異常冰冷怪症,本來冷到 小腿、手臂,這次竟然冷到心臟。那時不懂 得為何會這樣?直到後來翻閱聖經時看到: 「倘若他們因認識主——救主耶穌基督,得 以脫離世上的污穢,後來又在其中被纏住、 制伏,他們末後的景況就比先前更不好了」 (被後二20),才明白了為什麼。在此也勸 勉同靈們,若得著神的醫治後,不要不知感 謝、不懂得自我更新,以致重蹈覆轍,那 麼,末後的景況會比先前更不好了!切記!

我的身體越發虛弱,全身無力地攤在床上,根本沒有食慾。到了深夜,身體無力,但意識卻非常清楚,我聽到後面陽台的紗窗,有風呼呼的吹。我心想,天氣很好怎麼會無故起風呢?而且前面的陽台沒風,只有後面的陽台有風?我強烈的感覺到有魔鬼要來向我索命,但又清楚的感覺到有神的靈在阻擋邪靈,彷彿神的靈在斥責、喝阻撒但。剎時,陽台外的風不再嗤嗤作響了!(也許有人會覺得怪力亂神,但這是本人親身經歷目非常清楚的感受)。

之後,我那虛弱的身子隨即從床上跳躍 起來,想要找東西吃,我竟然會有食慾了!

### 漁人祈禱所與少部分東南區的信徒

待吃飽後,我便很快地入睡了(在這之前, 我都是無法好好入眠的)。

過了數日,我便處理了店裡所有的事 宜,心想,人若賺得全世界卻賠上性命又有 何益?更何況只是個小小的店面……。

### 獻上自己回神家

順服聖靈的引導,我不再為世俗所牽 絆,並且回到娘家休養。在這休養期間,身 體並沒有復原,冰冷的感覺一直達到心臟, 我深知自己重蹈覆轍、罪孽深重,還能有什 麼資格再求神原諒呢?神願意把我從地獄的 邊緣救贖回來,這樣我就很感激了。生死都 在神手中,我願交託給神,全憑主意。

那時絕望的我,還交待遺言給大女兒,要女兒不要離開教會,要遵守十誡等等……。過了幾天後,走路到教會看到外面的垃圾沒有倒,就順手整理,還拿了一些工具打掃了一番。掃到很髒的地方時,就想起自己,想到自己的罪比地上的髒污還要髒上幾千萬倍,現在不做聖工,等到死了就無法做聖工了,當下便抱著單純服事的心,把教會打掃乾淨。隨後回家整理包包時,尋摸到一個未信主的朋友送我的禮物,是一個象牙印章,聽說價值不菲,好像也被什麼廟加持過。我想都不想,直接把「偶像之物」丟到雜草中,拋得遠遠的。

晚上就寢前,跟神禱告說:我願試著帶 領丈夫歸入真教會(丈夫未信主),一切 有神的旨意,願主旨意成全。很奇妙地,在



往後的日子,身體冰冷的感覺不再出現了。 這讓我很感動,為此激動得流淚無數次,感 謝神又再度憐憫醫治我!每逢想起那時身體 欠安的我,連出聲音都要費好大的力氣才能 説出一句話,精神倦怠、面黃肌瘦,自己照 鏡子時看了都會嚇到,然而感謝神的憐憫醫 治,我現在竟還能以歌聲來讚美頌揚祂!。

「人在床上被懲治,骨頭中不住地疼痛,以致他的口厭棄食物,心厭惡美味。他的肉消瘦,不得再見;先前不見的骨頭都凸出來。他的靈魂臨近深坑;他的生命近於滅命的……。他禱告神,神就喜悅他,使他歡呼朝見神的面;神又看他為義。他在人前歌唱說:我犯了罪,顛倒是非,這竟於我無益。神救贖我的靈魂免入深坑;我的生命也必見光」(伯三三19-28)。每逢看到這段經文時,總讓我再次深刻地想起主的救恩,感謝主沒有放棄我。

經歷這次神的愛鞭,讓我重生,穿上新衣(弗四20-24),以前的壞習慣靠著神賜予的聖靈都一一的戒除了,感謝神這麼愛我,賞賜我這白白的恩典。試問,我何德何能?只有獻上自己當活祭,求主差遣我這粗糙的器皿。願一切的榮耀都歸於天上的真神,阿們!

文/內壢教會 黃智俐

# 主格外恩待我

# 小麼生產紀書

每個衝突、每個不足、每個軟弱皆是一次轉機, 都是看見恩典與神相遇的地方。我們當問問自己: 因著神的愛,該選擇什麼?





### 哈利路亞,奉主耶穌聖名作見證:

小愛是我們夫妻的第二胎。2015年3月5日,小愛在母體裡已28週,透過超音 波檢查,照出腹水過多、心臟過大,疑似遺傳到夫妻兩人的地中海型性貧血。隔天 再到桃園醫院就診,得到的答案竟是:「對不起,無法幫助!」

先生祈佑為這事禁食禱告,感受到神在禱告中對他説,因他看重錢過於看重神,以致惹神不悦。之後再禱告,又感受到神的安慰,要先生不要害怕:「這事不用擔心,你要全心倚靠主!」、「你怎麼那麼小信呢?你的工作是我賞賜給你的,你的妻子、小孩都是我給你的,你為什麼要擔心錢不夠多?」

回頭一想,我們已兩個半月沒好好地守安息日到教會敬拜神了,莫不是神在提醒,要我們夫妻全心敬拜祂,當去聚會、參加會前禱告。

3月9日再到台大醫院看診,醫生説小愛是典型地中海型貧血重症,要立刻拿掉,這樣做對母體比較好,同時腹中的羊水已不足,胎盤也擴大了,醫生表示,若小愛繼續留在母體,胎盤到時會很難拖出,母體也可能因妊娠毒血而死亡,懷疑我們怎麼小孩這麼嚴重了,卻不處理?

先生一聽,害怕我的生命到時也受到損害,很擔憂我的狀況;我則覺得才剛為此事禱告不久,就要用人的方法取走孩子的性命,應當不是神的旨意。後來先生又詢問了當醫生的朋友和弟弟,他們站在醫學的角度來思考這事,皆是回答:「這要趕快處理!」

感謝主,有一位教會姊妹分享她懷老大時,醫生檢查出胎兒腦部積水,後來他們請教會唱名禱告,憑信心生下來,之後他們為小孩做腦波檢查,證明小孩的腦部的確有積水的痕跡,但小孩卻是正常的,神奇蹟地把小孩治好了!我在參加晚間的唱詩禱告會時,聚會結束前唱著〈主恩實在更多〉,而會後兄弟姊妹們前來關心,大家皆有著相同的感動:「這小孩會好!」

一位遠在彰化海邊的好友,一聽到小愛的事,深怕我心情不好,隔天馬上帶著自家一大箱的漁獲和沿途到新竹買的美食,自己開車北上到桃園來關心我。不畏外頭颳風下雨、自己又不認得路,扛著好吃的食物來與我分享,甚至煮給我吃。我們一起聊天、一起禱告,感謝神,能有這樣的屬靈好友。

3月13日到教會聚會,領會者分享「家庭衝突」,提到彼得走海面的故事,感嘆一個人如果沒有「下沉」,就不能體會到被主拉起的感覺!每個衝突、每個不足、每個軟

弱皆是一次轉機,都是看見恩典與神相遇的 地方。我們當問問自己:因著神的愛,該選 擇什麼?

此時,當醫生的弟弟分享了許多關於地中海型重症的期刊給先生,先生看了一直問我要不要去大醫院處理,想到這孩子生下來可能是畸型兒,他越想越害怕,沒辦法全心歸向主……。

説也奇妙,之前用盡人的方法,希望二歲多的大兒子趕快戒尿布,卻在夫妻同心跪下禱告、求神帶領我們的道路後,禱告中也沒有特別為戒尿布的事祈求,大兒子就奇妙地自己願意到馬桶上如廁;而當我們對神的信心有疑惑時,大兒子就會突然拉在褲子裡。每次洗頭時,大兒子不論看上面、看下面都哭得唏哩嘩啦,現在卻安靜地向上看,願意給大人洗頭了!這些都是我們想都沒想過的,神就意外賜給我們了,讓我們深切感受到夫妻兩人同心禱告的美好。

3月29日先生是家庭聚會的主領,當天 分享了彼得走海面的事蹟(約六16-21), 彼得看到海面翻騰,就大叫:「主啊!救 我!」隔天,3月30日,我的肚子右上方持 續不舒服,先生問我要不要去產檢。檢查 後,一樣的壞消息,且小孩似乎更嚴重了, 醫生希望我們能積極處理。 先生心裡很亂,不知如何是好,打電話 給執事,執事勉勵先生説:「就像你昨天分 享的,要相信神,不然就會沉下去!」先生 的心像一團糾結的毛線毫無頭緒,他心中默 禱,想著,這時若有人打電話來就好了。結 果好久沒聯絡的朋友正巧來電,問我們最近 如何,得知我們的情況後,他想起丁春芳姊 妹的見證跟我們很像。

朋友的姊姊和春芳姊妹是好朋友,她特地問春芳姊妹可否跟我們分享見證並提供一些意見。看到春芳姊妹傳來的訊息,先生的心被安慰了。我們夫妻一起禱告,神在禱告中感動先生,要他帶我去大醫院看診,不要怕排隊排很久——因大醫院的婦產科通常要排一、二個小時才看得到醫生。

4月1日星期三下午,我們掛診預約到林 口長庚醫院的鄭醫師,此時大兒子有腸胃型 感冒,感謝教會姊妹願意幫忙照顧他,我和 先生就安心地一同前往長庚準備就醫。我們 的打算是,先在大醫院有看診記錄,到時候 有什麼狀況,醫院才比較好處理。

下午三點多出發,一直等待到快六點還 沒輪到我。我去上廁所時,發現流了好多 血,好似落紅了。先生買麵包回來,我便跟 他提起這事,又去廁所再一次確認,此時血 越流越多了。 剛好輪到我看診,去診間時血還流在椅子上,跟醫生説起這事,他一副看診看太累、完全昏頭的狀況,告訴我們説流血沒關係。照了超音波,同樣是嬰兒心臟擴大、腹部積水,醫生説:「這小孩已經31週了還沒處理,這在台灣是不容許發生的,怎麼會放那麼久?今天就辦住院!」

此時,神知道先生似乎承受不住了,祂 要出手了!

雖然醫生開的是「終止妊娠」的單子, 先生心中卻很平靜。產房的護士看我們一 臉淡定,不像是來終止妊娠的,連續問了兩 次:「你們知道今天是來做什麼的?」、 「你們知道今天是來終止妊娠還是安胎的 嗎?」先生回答説知道,沒有惶恐、沒有不 安,因有神的平安在我們心中。

因血流不停,聽護士的建議先回家洗了個澡,想不到血流得更誇張了。先生迅速準備好待產包,馬上朝醫院奔去。辦好住院手續,我就在待產室躺著,卻發現出門時竟忘了把厚棉被放進行李箱裡,剛好教會朋友的家就在附近,先生便決定走路去借毯子。我右上臂打了軟針注射葡萄糖液,那軟針真是痛,難怪之前聽説安胎換針會換到哭。

護士一開始有裝胎心音,要測胎兒心跳 是否有異常,後來又把儀器拿起來,要我 今天好好休息。因為醫生是老牌醫生,不會 加班來接生,加上我情況特殊,需二位醫生 開會同意才可以催生,至於用什麼方法,護 士也不知道。我告訴她正流血不止,護士説 這是一個現象,不用太過擔心,要我好好躺 著,醫生明天才會過來。

我在心中不停地默禱,心想神自有好辦法。過不久,肚子絞痛,有想如廁的感覺,在床上用便盆卻排不出來,只有血一直流出。當先生拿毯子回來時,我告訴他想上廁所,先生就去問護士可否下床。因我身上沒有什麼儀器,護士説可以,先生就扶我去廁所。

用力幾下,只有血流出,我有點反胃, 肚子好痛,先生幫我順背,看會不會舒服 一些。怎知,瞬間產道打開,小愛滑到廁所 的馬桶中,我看到臍帶和他的小腳丫微微的 動著,急著跟先生説:「出來了!」先生一 開始以為我是説排泄物,直到我跟他説是孩 子,他才衝去跟護士説小孩出來了!護士立 刻進來處理,將臍帶剪斷,扶我到產檯,準 備讓我把胎盤娩出。

抱著溫熱的臍帶上產檯,身體好冰好冷,雖然有加個熱電毯好了一些,但是腳光溜溜的,身體直發抖!想起三月時去台大醫院看診時,醫生説這胎盤有點大,如今不知拿不拿得出來,心中默禱,求神憐憫別造成大出血!

忽然感覺「咕嚕」了一下,我以為是血塊流出。這時住院醫生來幫我縫傷口,發現產道口只有點裂傷,和護士討論後傷口程度應該只有1,但1不能縫,就將程度改為2。

縫到一半,我才驚覺地急問:「我的胎盤出來了嗎?」醫生説:「出來了啊!」原來,之前感到「咕嚕」的那一下,是胎盤像果凍一樣滑了出來!而醫生剛剛有說我的胎盤有點大,是因為已經看到了胎盤才說的。清完血塊後,我來到恢復室等待,觀察是否有產後併發症或大出血。因為我在產檯上只有一下下的時間,讓先生很訝異,我怎麼那麼快就把胎盤娩出了。

感謝神的憐憫保守!那時約晚上11點33 分,是神親手把小愛拉出!當醫生還頭大著 要怎麼處理時,神就出手了!

人的一生為真神所命定(箴二十24), 生命在神手中、生死都在乎真神(申三二 39),故「尊重神的主權」,我們沒有權 利把小孩拿掉,然而祂知道我們能承受的是 多少,在危急時刻,神果斷出手!感謝主, 在還不知道會如何的時候,神的愛就像果凍 「咕嚕」一下,把我們的擔心拿掉。

小愛1765g,剪完臍帶,就漸漸沒有呼吸了。先生看到他活下來還有生氣,且不是畸型兒,彷彿心中的大石頭落下,不停地感謝神!神給我們的平安,超乎所求所想。之



後蕭執事來看我們,他說:「神不會做錯事的!」趙傳道娘也說:「感謝主,祂不會給我們擔不起的重擔。」

感謝神感動教會同靈對我說要到大醫院 生產,這樣若有任何狀況可立即處理;同時 神也感動先生,要他帶我到大醫院。原本只 想去看診留一下就醫資料就好,沒想到那天 晚上,神就親手把孩子接生而出,而醫院的 值班護士、醫生也立即做好後續處理。住院 期間,還有熱心的護士擔心我會產後憂鬱, 特地跟我聊天,並說之後有問題或無聊的 話,出院後都可以打電話給他們。

坐月子期間,因傷口復原良好且不用哺乳,休息時間很多,星期六便到林口參加靈恩佈道會,遇到姚傳道,他來問候,得知小愛的事,他說:「他被主耶穌接去,在那邊是比較好的!」

「在患難中也是歡歡喜喜的;因為知道 患難生忍耐,忍耐生老練,老練生盼望;盼 望不至於羞恥,因為所賜給我們的聖靈將神 的愛澆灌在我們心裡」(羅五3-5)。回想 在等待孩子出生時,有如彼得走海面,一開 始相信主會讓我們走過去,但當定睛在海上的波浪——人所提供的訊息,就很快地掉入海裡。信心起起伏伏,感謝神仍施恩憐憫。

一日和做美髮的友人聊起這段日子,剛好她的朋友也和我有著相同的狀況,只是她的胎兒在母體裡已經死亡,醫生仍要她自然產;她一想到孩子已沒心跳,隨著每一次的陣痛,她心一次比一次痛,不知如何用力。聽到此,我心裡很難過,也更加感受到是神格外的恩待我,才能成就今日的光景。

恩典和真理是藉耶穌基督來的(約一17)。感謝神格外的恩待,看著活潑、健康的老大,更加確信神是又真又活的神,祂賞賜了美好的產業;而每當想起重症的老二生產前後,更深刻感悟到:「人算什麼?祢竟顧念他?世人算什麼?祢竟春顧他?」(詩八4)。一切恩典夠用,神愛我們,祂也希望我們愛祂,勿把其他人事物看得比祂還重要(雅四4、8)。

「敬畏耶和華是智慧的開端,認識至聖者便是聰明」(箴九10)。願你我都得智慧、聰明,尊主為大,同享主愛,同頌主恩!



### 後記:

2016年3月底,天氣持續地又溼又冷,沒見到陽光,人真的好像沒 有生氣般的小花垂頭喪氣。3月27日內壢教會在慕道者免費提供的一私 人招待所——夢幻莊園,舉辦家庭聚餐日,神在孩子們唱到「雲上太陽」四個字 時,太陽就露臉了。主的愛如此奇妙的懷抱著在場的每位同靈,也深深安撫了我 的心。主的愛永不改變,或患難、或平安,祂一直都在!

看到《聖靈》月刊主題「願你平安」這一期裡,有篇文章提到:「世上一切 的福氣神要賜給我們,但那是附加的,我們信耶穌的主要目的是進天國。」(參 閱2016年3月號,462期,頁53)。感謝主,離小愛去世也快滿一年,這當中, 常常思考為什麼神使我遭遇這樣的患難,一開始感受到的「會好」,是因為後來 我們信心不足而沒看見神的榮耀嗎?看到這篇文章,才知覺是神在提醒我——祂 的愛,是領我回到祂的懷抱,享受在主愛中的美好。

一日早晨禱告,自然地哼出「歡樂,歡樂,屬主之人」,是《讚美詩》第7 首的旋律,心裡好開心,正如歌詞所説「愁霧、疑雲俱廓清」,之後禱告中又唱 了《讚美詩》187首〈來到美地〉,唱到「再無懼,也無憂,而無苦」……,主 親自用詩歌安慰了我。接著又唱起一首原住民的母語詩歌,不知什麼意思,但唱 的時候很舒服、愉快。之後問了一位原住民的媽媽,才曉得這詩歌是在説:「人 活在世上是暫時的,我們要耐心等候,堅持等候耶穌來迎接我們回天家。」

禱告中,我又哼出垃圾車的旋律,靈裡清楚地感受到,神要我把一切苦毒、 惱恨、憤怒除掉(弗四31),讓聖靈充滿再充滿。

奇妙的主,祂知道我們的軟弱,用詩歌安慰,親自帶領我們走出喪子的傷 痛,口唱新歌讚美主!願主的慈愛與恩典也臨到大家,一切榮耀歸主的聖名,阿 們!

文/和美教會 黄季羚

# 懷孕之路恩典相隨

神真的很愛我,我要花更多的時間禱告,並且要更加地倚靠祂。





2014年3月26日到秀傳醫院做乳房超音波檢測,在等待的過程中,聽到有人要做子宮頸抹片檢查,就詢問是否能一起加入,工作人員便很快地為我做了安排。當醫師幫我做完子宮頸抹片檢查後,也順便幫我做陰道超音波,邊檢查邊說:「妳很不好喔!」我心想,是哪裡不好?內心覺得很害怕。

原來,醫師在我左邊卵巢發現了巧克力囊腫,已有9公分大,若不手術處理,可能會影響受孕。在聽著醫師闡述病況時,我的腦袋一片空白,後來回想起來,很感謝神讓我在秀傳醫院做檢查;因為本想著若還要掛號或辦一些手續的話,就回和美的婦產科診所檢查,但若在診所檢查,可能就沒有儀器檢測得如此詳細了。

4月3日在先生的陪伴下再度回門診診察,醫師説左邊的巧克力囊腫已從9公分變成10公分,要儘快手術,但因為還要與同事協調放假時間,當下沒辦法馬上排定日期。隔天上班時,立即跟同事協調排班表,感謝神,一切都很順利,預計於4月10日下週四進行手術。4月7日星期一,請先生幫我打電話至秀傳的衛教室預約開刀時間,衛教室小姐表示,星期三回診時再跟醫師約定就好,然而星期三見到醫師時,醫師卻説以為我會先預約,還好他星期四還有空檔,不然就要再等下星期了,內心覺得很感謝神。

手術當天,大約於11點進開刀房,醫師原本預計 只要一小時,後來發現我不只左邊卵巢有囊腫,連右 邊的卵巢及子宮後面也有,所以又多花了一小時。 手術完成後,傷口沒有預期中的疼痛,讓我覺得很 希奇。之後老闆來醫院看我,當她看到我的主治醫 師時,告訴我這位醫師很專業,她當初可是繞了一圈 才找到這位醫師幫她做產檢的;當下覺得神真的很愛



我,安排這位醫師為我做治療。另外,我的醫療保險是1月才開始保的,這次住院就剛好 用上了。住院期間也很感謝婆婆與先生的照顧。

醫師建議術後六個月內最好趕快懷孕,所以我開始吃中藥調理身體,也請一位姊妹幫 我代禱,她與我分享了一位C姊妹的見證。C姊妹左右兩邊的卵巢都有巧克力囊腫,開刀後 又復發,剖腹時,醫師說子宮裡長滿腺瘤,能自然受孕簡直是不可能的,她卻生了兩個孩 子。

我透過line向C姊妹請教她是如何禱告的?她告訴我,她求神在最適當的時間賜給她孩子,並為這件事禱告了兩年,就在快放棄時,發現自己懷孕了!她的見證帶給我很大的鼓勵,讓我知道在這件事上,我必須花更多的時間禱告,並且要更加地倚靠神。

我工作的單位是在養護中心,因護理人力短缺,要照顧的長輩卻越來越多,讓我覺得壓力很大,有了離職的想法;但因為這份工作在與同事的協調下,可以有星期六常休假的作息,擔心離職後會找不到可以守安息日的工作,所以一直猶豫。經過禱告後,覺得自己的信心實在太軟弱了,想起之前的工作莫不是神一直帶領著我,相信這次也會如此,於是提起勇氣跟主管辭職。

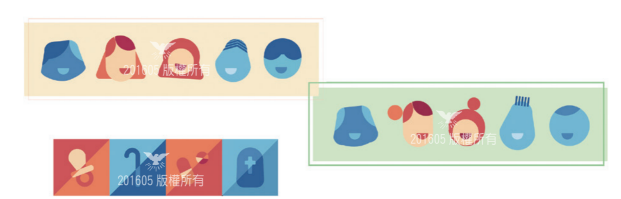
感謝神,很快地就在線西找到一家診所,離家大約5分鐘,這間診所星期六全天休診, 星期日只看晚上,這真是很大的恩典,因為要找到星期六全天休息的診所非常少,再加上 星期日上、下午都休息,讓我可以參加在星期日舉辦的教會活動,雖然薪水比之前少,但 我非常感謝神。

9月15日開始上班,10月底就發現我懷孕了!診所的工作不再像以前那麼勞累粗重, 恰巧很適合身為孕婦的我。回想起這一切,覺得一切都有神的帶領,願一切榮耀都歸給 我們在天上的父,阿們。 文/羽亮 圖/Wu-Hu

# 來這裡信!可以避天國嗎?

真耶穌教會,有聖靈、真理、完全遵照聖經……;主應許要接我們回永生的天國,享受永遠的福樂。





**臉上掛著笑容**,手拄著一根掃把柄當拐杖,似關節炎之因兩腳不怎麼聽使喚,卻又步伐不慢地直走進一樓副堂;尾隨的外籍看護小心翼翼地盯著,一副擔憂身前老嫗會跌跤的樣子。善良、純真、古錐(可愛),都不足以形容您用著堅定口吻問出的這句話:「來這裡信!可以進天國嗎?」從您臉上佈滿歲月的痕跡來看,初判沒有90歲也超過80歲高齡,體態雖瘦小卻是硬朗。我趕緊回覆:「有!這裡有耶穌,信主就是將來要進天國的!」

彎下身問候您:「阿嬤早,住附近嗎?出來運動或逛街呢?」您不失機伶、謹慎之意,顧左右而言他,畢竟是第一次見面,對我們的關懷充滿疑慮,只是再三地確認:「信這裡?可去天國嗎?」身旁的幾位同工們,無不發出會心的微笑,猛點頭回答:「可以的,這裡是真耶穌教會,有聖靈、真理、完全遵照聖經……。等您有體驗,明白了,報名受洗後,主應許要接我們回永生的天國,享受永遠的福樂……。您很聰明哦!」

短暫的互動中,大家明顯感受到您的喜悦。當我們問起您的基本家庭成員時,幾秒鐘前的笑臉卻瞬間轉為憂愁:「我的丈夫已離開好多年了,唉!女兒好可憐,患病也先離我而去……。」由於涉及個人隱私,初見面不好意思再往下探問,但見您奪眶而出的淚水,想必心底埋藏著深深的不捨與牽掛。

感嘆中,想起摩西寫的詩:「我們一生 的年日是七十歲,若是強壯可到八十歲;但 其中所矜誇的不過是勞苦愁煩,轉眼成空, 我們便如飛而去」(詩九○10)。人一生劬 勞,為家庭、為孩子、為事業不斷打拚,凡 事計較, 畢竟付出了難免會在意收穫結果, 雖有人不認真生活、醉生夢死,終究只是少 數,大多數的人皆是認真、努力的過日子, 期盼將來能享福(得好報)。可惜事常與願 違,現實生活的壓力、競爭的環境,加上 「生老病死」的人生必經路,誰可免其生命 的操練?又有誰可避開災禍、長生不死呢? 阿嬤眼中的淚、心中的痛、對生命的無耐, 我們皆有所感。其實全人類都是如此,災 難、無奈如波浪襲來,一波未平一波又起, 避無可避。

圍在您身邊的弟兄姊妹們,都好奇著是什麼吸引您進來教會?是被這間漂亮的會堂建築所吸引呢?還是真心來尋找耶穌?說真的,多數人心中不免覺得您或許只是一時興起,畢竟我們遇過太多這樣的人了。然而,接下來您的積極行動,打破了眾人的疑慮。

每逢週六安息日,都可瞧見您與看護牽 手進來聚會,一晃眼四個多月了,未曾缺 席,真不簡單!弟兄姊妹轉述告知,您中午 用完愛餐後會回家休息,下午再來,很是認 真!我心中訝異著,這麼大年紀了,您果真 是要信主嗎?是什麼讓您願意拋開傳統思 想,獨自前來接觸基督宗教呢?



由於您生性低調,加上不想麻煩他人, 所以總寡言不多談及自己「底細」,但因 著數個月來不停止安息日聚會的行徑,讓同 靈打從心底逐漸認同您信主的心意,不由地 更是關心了起來。看著您步行來到教會,又 與住家往返便利,應該住附近吧?於是福音 組同工約了幾位小朋友,在不驚動您的前提 下,默默跟隨,打探您到底住在哪兒?喔! 答案揭曉,原來您的住家距離教會才幾步 路,就在前面巷弄罷了!

訪問組與福音同工既然知道了您的住所,當然都想前去探訪、關心了。我們一行4、5人,來到您兒子所經營的汽車材料行,表明身分後,身為老闆的兒子謙恭有禮,隨即呼叫樓上的老媽媽:「阿母!後面教會的人來找您了。」您一臉驚喜,開心地直問:「怎麼知道我家?」相見歡的喜樂與數月來彼此的認識和信任,讓您放下心來,開始與我們談起自己的過往。

其實在看到您對我們聚會的方式與禱告 所發出的震雷響聲,皆不帶排斥反而具有 一副老信徒般的熟悉,融入無阻時,眾人對 您的過往早已好奇許久,今日終於揭開了謎 底。 原來,約莫30年前,阿嬤於故鄉嘉義, 與丈夫常騎機車到鄉下各村莊賣豬肉、排骨,也常到隔壁村雲林縣大埤鄉大德村(蘆竹後)的「大德真耶穌教會」做生意,與那裡的老信徒們都是舊識老友,一些長輩的名字稱呼仍如數家珍,可一一喚出。

「阿樹(林樹弟兄)、阿娥(林樹太太)、阿淑(詹淑姊妹)、茂昌伯、茂昌嬸……,他們都還在嗎?」

「在啊,都住大德教會旁。」

阿嬤又細數當年賣排骨的艱辛歲月,教 會人數多,用量大,雖是來作生意的,卻也 都和大家成為了好朋友……。

我心裡暗自盤算,趁現在大家都健康、 記憶都還清楚,遂提議:「阿嬤,載您回去 雲林看看走走,如何?」「好啊!好啊!那 真要多謝你囉!」語氣中充滿了溫馨濃厚的 懷舊情感、歡樂與期待。

約定了時間,也事先打電話通知大德教會的林樹弟兄(林恩賜傳道的父親),近40分鐘的車程,眾人抵達雲林,轉進大德教會。阿嬤説:「哇!這麼大間的教會,認不得了,沒輸員林哦……。」下了車,幾位老人家相見歡,30年前的記憶回籠,淚水、笑聲、握手、談天……,交情依舊不滅,相信這麼一趟訪問行程,更能堅立「張砂阿嬤」的信心。

站在一旁感受到他們的熱情,心裡切切 禱告著,主啊!求祢幫助這位老人家,早日 明白救主基督耶穌才是世上的獨一真神,帶 領張砂阿嬤有單純的信心、單純的盼望,聽 從聖經的教導——「不拜偶像、不拜祖先; 不吃祭過偶像的物;不吃血與勒死的牲畜; 聖潔保守」,使阿嬤將來可以進入心中所掛 念的天國,願永生名冊上有我們的名錄。※

徴亡

福音小舖

專欄

「往普天下傳福音」是耶穌升天前對門徒的吩咐,也是身為真教會信徒應有的 使命。當我們聽了許多寶貴的道理,深知這福音是救人靈魂、引人進天國的途徑, 更應快快將內心的火熱與人分享。

倘若您身邊有關宣道福音的小故事、感人的服事、慕道者的帶領事蹟,或是有關宣道的個人心得、感想,都歡迎投稿至holyspirit@joy.org.tw。希冀日後集結成冊,作為本會福音事工的相關專書。



福音小舖專欄長期徵稿,字數1500-2500。





文/May 圖/Jane

# 生命教育

生命教育課程持續進行中

然而,交白卷的成績卻會在生命結束後發回; 那後悔,將毫無挽回改變的機會。

目前,普通高中已將生命教育列入佔一學分的必選修課程,在有限的一學期中,要涵蓋人生各大課題著實不易,我們只好盡力地帶著孩子思索除了課業以外的重要生命議題。當一學期課程悄悄地進入尾聲,期末設計課程回顧學習單時,我放進了這個題目:「下學期,我期許自己在這堂課更加努力的方向是……」。

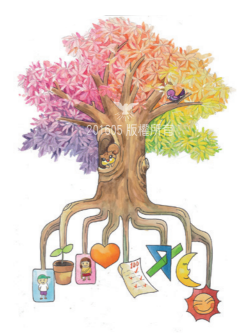
果然,學習單發下去時,學生舉手問 我:「老師,這題好奇怪,以後又沒有生命 教育課!」

我微笑著如此解釋:「只要一息尚存、 只要還有一口氣在,我們每個人就還在生 命教育課堂上。所以你要思考、試著寫下來 的,是你對自己未來的生命歷程,有什麼樣 的期待與方向?」

學生們聽完恍然大悟,有學生告訴我: 「老師,我以為您打錯了,已經把題目劃掉 了説……。」

我笑了。其實自己也有點訝異,出了這 樣的一個題目。

是啊,還有一口氣息存留的我們,都還 在生命教育課堂上。只是在這門課程上,我 們都是學生,讀著要考試的題目,賣力地學



習、記憶、答題,一張寫完再來一張。 因材施教的神,在我們無法答題的時候,總會再將考題簡化,慢慢來,直到 教會為止。只是作答時間,依據題目的 難易程度,從幾個月、幾年,甚至是一 生之久,都有可能。就像順服課題,自 己遲遲學不會,神就先讓我從一次又一 次的練習題中,確認是否具備答題的能 力;最後,再做綜合評量。

我想,當我們完成生命教育課程中 的所有題目,當我們將祂賦予的責任工 作都完成時,祂就會讓我們交卷了。

或許,有些人認為,他們可以任性 地放棄作答、帥氣地走出課堂;然而, 交白卷的成績,卻會在生命結束後發 回。那難堪,將是永恆的定局;那後 悔,則毫無挽回改變的機會。

生命教育課程,持續進行中;只是 給分數的,不是老師,而是自己。要怎 麼得分?要怎麼答題?全看我們自己是 否在意?



文/北區宗教小組策劃 家玉撰稿 圖/以諾

# 陪他走一段背誦經文的童年

在信仰的路上,不管用什麼方法,緊緊抓住神就對了。





學生時期的佳佳並沒有甚麼信仰,因此總隨著潮流刻劃自己的人生目標,盲目且不知自己真正想要什麼。來到教會後,接觸得救的福音,慢慢地,知道自己未來的生活要追求什麼了……。

「『基督化的家庭』是我的生活理想,人生不能重來,我要立志靠主達成!一定要堅持,而背誦經文只是起步……」佳佳自忖著,雙手緊緊環握住桌上暖暖的果茶,眼神堅定地看著遙遠的窗外。不一會兒,門外吵雜的聲音讓她回過神來,意識到兩個兒子已經放學回來,正在搶著誰先進門呢!

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

每週三晚上,是佳佳和兩名讀小學的兒子固定讀經後再背誦經文的時間,讀 聖經對他們來說不是件難事,兒童注音版的聖經因為排版清晰,也增加他們的唸 讀能力,但是「背誦經文」這件事可就不一樣了……。

「今天要背的是《箴言》第六章16到19節。」佳佳對著兩個已經躺得東倒西 歪、顯得沒力的兒子們説。 老大小恩看著要背的經文, 皺眉説:「哎哟!怎麼又那麼長!」弟弟典典也跟著附和。 佳佳看著眼前這幅「推不動」的畫面,內心不免氣餒起來,很想對他們說:「算了!禱告睡覺吧!」但念頭才閃過,另一個聲音就在心裡響起:「不行!我一定要堅持!」

「坐好!沒有人聚會可以如此不敬虔, 小心天父會不高興喲!」佳佳一臉嚴肅的 說。「趕快背完,就能結束家庭聚會去休息 了。背不順時,我會提示。」

「那麼,媽媽,如果我背得很快,可以 給我獎勵嗎?」小恩機伶的問著。「當然可 以,背完一節可以得到5顆星星,如果十分 鐘背完,點數加倍喔!」佳佳話才一説完, 只見三年級的小恩像加足馬力的車,逕自到 一旁衝刺去了。

那一晚,小小的書房中,在星星點數的獎勵下,只見媽媽陪著一年級的典典一字一句的唸讀背誦:「耶和華所恨惡的有六樣,連祂心所憎惡的共有七樣:就是高傲的眼,撒謊的舌……。」聲音此起彼落,讓剛自門外進來的爸爸不禁探頭進來問:「發生什麼事了?」

夜深人靜時,小恩與典典早已滿意的上 床休息,因為今晚他們收穫豐碩。但是爸爸 正宇卻對媽媽佳佳説:「背誦聖經經文是好 事,但有些句意他們現在應該還不能理解, 為了獎勵背誦,這樣做好嗎?」

佳佳回應説:「我希望孩子們能將神的 話語刻在心版上,如果要刻得深,便要在他 們的心還不甚剛硬時,日復一日加上去。雖然現在他們還不懂,但我相信隨著年歲的加增、智慧的增長,有一天,他們會因著生活的體驗有著『原來如此!』的領悟。重點是,這『日復一日的加上去』,中間要經歷許多困難,這包含了孩子們的抗拒、持續進行的耐力,以及父母的惰性,所以,我需要你的支持及同心禱告,畢竟孩子是神賜給我們的產業,我們要一同好好照顧管理,對不對?」

此時,正宇只是靜靜地聽,沒有反駁, 因為他心裡明白,佳佳只想讓孩子把神的話 語深藏心中。

### $\times$ $\times$ $\times$ $\times$

每天清晨,孩子們尚未起床前,佳佳會 先利用二十分鐘的時間向神禱告,然後才 開始一天的生活。這樣的習慣,源自於慕道 期間對於弟兄姊妹信仰生活的觀察,發現與 神關係良好的兄姊,都有固定讀經、禱告的 習慣,因此,抱著姑且一試的心態開始,現 在,她則是深切體認到神的同在而堅持了。

這一天,佳佳一如往常地跪在神的面前,但是禱告的心變沉重了,她對神説: 「我不知道該如何養育子女,求祢感動我, 讓我照祢的旨意行,牢記神的話語是我想要 教導孩子的目標,如果我是對的,求祢堅固 我的心,讓我能持續堅持下去,慈愛的父, 求祢幫助我。阿們!」

雖然佳佳想讓孩子們背誦「句意尚不能 完全明瞭」的經文,並且為了持續進行, 採用了許多激勵誘因,最後這樣的方式是否 真能有正向的果效,佳佳沒有把握,因為她 也是第一次當父母、第一次養育子女,人生 經驗中沒有可以參酌的經歷;因此,當正宇 說出挑戰她作法的一席話時,儘管是那麼簡 短,仍舊使佳佳備覺難受。

「人生不能重來」,佳佳希望她所做的 每一個決定,都是蒙神悦納的。

### $\times$ $\times$ $\times$ $\times$

時光飛逝,佳佳的兩個孩子已是宗教教 育的教員了……。

「哥,你上週幼年班的共習課內容是什麼?可以參考一下嗎?因為我要上幼稚班的課。」「聽故事畫圖不錯喔!你可以試試看,這是任何年紀都可以進行的活動……。」在回家的公車上,佳佳聽著兒子們討論上課的內容,不禁莞爾。突然,一個念頭閃過,她插話問了一件事。

「二位老師,我可以問一件事嗎?」 佳特意客氣地説。

「怎麼了?媽」小恩疑惑的回問。

「還記得小時候我們一同讀經背誦經文的事嗎?我想知道那件事情對長大後的你們到底有沒有幫助?」佳佳睜著發亮的眼一口氣問完。

典典率先回答:「喔!那件事啊!我還記得我們背的經文,好像是《箴言》、《詩篇》,還有《羅馬書》……。雖然有部分忘記,但有些仍記得很清楚,像『懶惰人哪!

你去察看螞蟻的動作就可得智慧。』媽媽, 您怎麼想問這件事呢?」

「你們的爸爸曾經問過我:在孩子年幼不懂聖經經文時,用獎勵的方式是否適宜?但那時候的你們,我確實是沒有更好的方法來鼓勵啊!由於怕錯過信仰傳承的黃金時期,所以一邊禱告一邊繼續陪著你們進行背誦計畫,雖然只是短短幾年,但我始終記得這個問題,因此想要確認一下。」

「我已經不記得自己當時有沒有拿點數 換到禮物,但仍然記得一些曾經背過的經 文,忘掉的部分可能是講道時比較少被引用 的。我想,雖然當時不懂,但現在卻能明 瞭,而且因為這些背過的經文,讓我更能思 想它的深義。媽,如果您想確認的是有沒有 意義,我覺得至少對我是有用的。」小恩看 著佳佳堅定的説。

公車持續搖搖晃晃的行駛著,兩個孩子 繼續他們對課程內容的討論,佳佳則是滿臉 笑意的看著窗外,心裡不斷的感謝主。對於 正宇當年的問題,現在終於可以肯定的回答 他了。

「總之,在信仰的路上,不管用什麼方法,緊緊抓住神就對了。」佳佳再一次肯定自己的做法,並且感謝神一路的帶領。

經云:「我今日所吩咐你的話都要記在心上,也要殷勤教訓你的兒女。無論你坐在家裡,行在路上,躺下,起來,都要談論」(申六6-7)。共勉之。

# 全家院造主 文/南區宗教小組策劃 Phinehas撰稿 圖/Roselily

甚麼時候該做甚麼樣的事,父母的心裡有著規劃、有著方向,惟獨把握住一切以信仰、服事為主要原則,自然能將時間做最有效的利用。





**傍晚五點**,讀幼稚園的孩子們回到家囉!請自己脱鞋子,並且在鞋架上擺整齊,再過來整理書包、拿聯絡簿和作業出來。餐具和便當袋也要拿到廚房洗手檯裡,再去浴室裡洗手、上廁所。接下來,請到客廳寫功課、看書,等媽媽煮好晚餐之後,再去洗個手就可以吃飯了。

對了,記得不可以去吵爸爸喔!爸爸要準備講章,等一下要上台講道 理給大家聽,所以爸爸的功課很重要,不可以去打擾他。小朋友把自己的 功課寫完之後,就請放在桌上,媽媽煮完飯會來檢查。吃飯前可以先去玩 玩具和看書,記住,不可以吵架喔!

六點了,當媽媽端菜上桌之前,姊姊已經幫忙擦好桌子啦!謝謝姊姊!孩子們開心地享用媽媽辛苦準備的晚餐,吃飯前請自行悟性禱告,也請注意不要到處掉飯粒,要珍惜主所賞賜的食物。吃完飯,休息一下後,請自行到浴室脱衣服準備洗澡、洗頭,也麻煩姊姊拿好蓮蓬頭,自己調到溫水,再幫助妹妹沖洗。等會兒,爸爸和媽媽會來檢查一遍,看看是否有將泡沫沖洗乾淨喔!

洗完澡,請自己拿浴巾擦乾頭髮和身體,然後將水杯盛好水,擠牙膏出來將牙齒刷淨,爸爸媽媽也會再過來檢查牙齒。接下來,繼續請能幹的姊姊去拿吹風機吹頭髮,也要幫妹妹把頭髮吹乾唷!最後,再請自己拿梳子將頭髮梳理整齊。

快要七點啦,都好了嗎?去選自己喜歡的衣服吧,自己選、自己穿,遇到不會穿的衣服再拿來求助,爸爸媽媽幫你穿。穿好衣服之後,自己去找事做。例如請幫忙準備聖經和讚美詩,幫忙整理玩具和書本……,要把握時間喔,再十五分鐘就準備出門去教會啦!

時間到!請穿鞋子,帶著裝了注音聖經、讚美詩、幼兒書本的背包,上車!

抵達教會後,記得要開心地笑著打招呼,向大家説聲:「哈利路亞!」聚會的時候 不能走來走去,所以要上廁所就要現在去。然後不能跑、不能跳,要安靜的走進會堂, 走到最前排的座位,輕輕放好書包,接著要跪下來禱告喔!

我們去教會,是去玩玩具嗎?是去跟大家要糖果餅乾嗎?是去跟好朋友聊天嗎?不是喔,我們到教會,是要唱詩、禱告、讚美主耶穌,所以不管你是三歲還是五歲,都要跟上大家的進度,該唱詩的時候就要拿讚美詩跟著唱,該禱告的時候也不能馬虎,不可以依舊拿著畫筆自顧自的作畫;還有,聽道理的時候,要乖乖安靜坐好,會看注音的姊姊就跟著翻聖經,不會看注音的妹妹可以看自己的書和畫畫。等到妹妹會看注音的時候,就要跟著看聖經喔!

九點禱告結束,聚完會、聽了豐富的道理,心中好滿足,孩子們到處打招呼,自己 去找小同伴聊天吧!既關心了人也被關心著。爸爸媽媽也要和大家談話,互相關心就是 在作聖工,所以孩子們不可以吵爸爸媽媽喔!

開心的和大家互道平安後,上車!回家!

到家以後,請自己脱鞋、喝水、上廁所,記得要洗手和腳,然後跪下來禱告,感謝 主帶領我們一天的生活,並求主保護今夜的平安。睡覺前,要聽故事嗎?要背聖句嗎? 好,那我們來講兩本故事書,講個聖經故事,再背幾節聖句吧。 感謝主,你們愈來愈會認字了,也知道一些聖經故事和人物。聖句不僅要會背,也 要把神的話語都放進心裡喔,永遠都不要忘記,主耶穌很愛小孩!

接下來,爸爸媽媽還有事情要繼續忙碌,請小朋友關燈、蓋被子,安靜睡覺、不要聊天,明天早上八點還要起床上學去!

### $\times$ $\times$ $\times$ $\times$

孩子們從滿月之後,就跟著我們過著以教會為中心的生活,也在耳濡目染之下,她們每天都期待到教會參加聚會,有時遇到沒聚會的晚上還會感到失望。我們所在的教會,每週約有三天晚間聚會,加一天安息日聚會。當天有聚會時,晚上的行程就比較緊湊,所以必須把握每個時間點,將事情壓縮、有效率的完成,做好準備才可以順利上教會。

因為丈夫需要到不同的教會領會,我們也都早早準備好,全家出動去聚會。在教會裡,與素未謀面的弟兄姊妹彼此認識、互相關懷,孩子們也樂於和第一次見面的教會同靈攀談,甚至能準確掌握教會建築物與周遭地理環境,最欣慰的是,知道廁所在哪裡,還能夠自己去上廁所再回來。

每逢安息日或是家庭聚會時,我們會提早起床準備,將衣著打理整齊之後,帶著所需物品提早上教會,目的是去作會前的禱告,使我們全家的心先安靜下來,預備享受安息日的恩典。

甚麼時候該做甚麼樣的事,我們做父母的心裡有著規劃、有著方向,惟獨把握住一切以信仰、服事為主要原則,自然能將時間做最有效的利用。孩子們在過程中也需要學習獨立操作,跟上我們的節奏之餘,感謝主,還能夠成為媽媽的小幫手。

陡然想起以色列人在曠野的日子。望著雲柱、火柱升起,聽著號角聲起行,也隨著雲柱、火柱立定而支搭帳棚,或行走或躺臥,生活起居一切遵照神的指示。

而今,能在現實生活中實踐跟隨主的步履,這種以教會為主的生活,很豐富、緊 湊,也很充實,充滿主豐盛的恩典,我們全家都喜歡這樣在主裡的生活,真是有意義的 人生,感謝主!



# 因主要永不孤單

愛是在別人的需要上看到自己的責任, 藉由弟兄姊妹的彼此相愛,神的愛彰顯了出來。



你們要將一切的憂慮卸給神,因為祂顧念你們。務要謹守,儆醒。因為你們的仇敵魔鬼,如同吼叫的獅子,遍地遊行,尋找可吞吃的人。你們要用堅固的信心抵擋牠……。等你們暫受苦難之後,必要親自成全你們,堅固你們,賜力量給你們(彼前五7-10)。

金媽媽育有6名子女(2男4女),大女兒國蘭,今年47歲,高中時念彰化第一學府彰化女中,秀外慧中、乖巧可人,如此內心聰慧的女子,卻遭受魔鬼的欺凌作弄,暗無天日被折磨近三十年,逝去青春,也喪失了平安。金媽媽為她,飽受鄰居的恥笑,惶惶終日以淚洗面、求死不得,直到遇見了耶穌。

金媽媽來到真耶穌教會,蒙神賞賜聖靈後,偕同女兒國蘭一起受洗歸入真教會,而後彷彿撥雲見日,看見陽光燦爛,笑容再度在金媽媽臉上綻放。經上說:「事樂的心乃是良藥;憂傷的愛使骨枯乾」(箴十七22),信心的果效,吸引了金媽媽另外三位女兒、一位女婿,因看見媽媽的改變,陸續慕道,皆蒙神賞賜聖靈後歸入真教會。神的恩典滿滿,將恩惠平安賜給在苦難中受盡煎熬的母女。

「壓傷的蘆葦, 祂不折斷;將殘的燈火, 祂不吹滅; 等祂施行公理, 叫公理得勝。外邦人都要仰望祂的名。因我們神憐憫的心腸, 叫清晨的日光從高天臨到我們, 要照亮坐在黑暗中死蔭裡的人, 把我們的腳引到平安的路上」(太十二20-21;路-78-79)。神的愛臨到國蘭,將她從魔鬼的權勢下掙脱捆綁的鎖鍊, 因信耶穌得著釋放。

### $\times$ $\times$ $\times$ $\times$

國蘭就讀高二時,一日傍晚放學,騎著腳踏車返家途中發生車禍,傷勢雖無大礙,卻因驚嚇過度而神情恍惚、心神不定。母親愛女心切,不免聽信傳統民間習俗收驚、喝符水之法。數日後,國蘭因學校有門家事課,編織中國結不會做,擔憂功課未完成而不能眠,遲至凌晨四時才入睡,隔天上學遲到,被老師責罵,誤解其説謊偷懶,又因此門功課及數學學科被留級,返家遭嚴父責打,國蘭心中內疚自責、滿腹委曲不敢言。後轉至精誠中學就讀,遭校內同儕排擠嗤笑,每天上學搭校車時都毫無精神,像一個沒有靈魂的軀殼般。

因國蘭個性追求完美、凡事自我要求, 留級轉學事件讓其自尊心嚴重受創,開始沉 默不語,不與人説話互動,最後終是封閉自 我,落在黑暗無人瞭解的世界裡。前因後果 撲至而來,導致國蘭從此目光呆滯,神智不 清,性情畏縮不語。

高中畢業參加聯考,父親送她至考場, 國蘭當日全程缺考不知去向,令家人焦急 協尋;直至夜半,國蘭自行返家,青春少女 卻失去歡顏,舉止行為怪異失常。一日,信 奉一貫道的鄰舍前來邀請金媽媽帶國蘭去神 壇收驚,法事畢,燒符咒成灰讓國蘭喝下, 當晚夜半時分,國蘭變得面目猙獰,胡言亂 語吵鬧著要尋那位叫她喝下符水之人,從此 性情大變,夜闌人靜時分,時而厲聲尖叫, 時而畏縮害怕、蹲至牆角喃喃自語,告訴母 親:「那位女鬼又來了!」

可憐的母親,照顧愛女夜夜不得安眠, 因國蘭經常終夜不睡、擾人安寧,甚至自己開鐵門跑出去,不見蹤影。曾經找尋到天亮,才由派出所警員聯絡協尋回來;有時不吃飯,對著鏡子拔頭髮或不著衣裳跳舞傻笑;有時咬著自己的手臂,躺臥地面撞牆傷害自己;推倒櫥櫃桌椅,需多人合力才能制伏……,家人無奈下只好用繩索終日捆綁。也曾送至草屯精神療養院,花費無數,但在打針治療後卻變得會攻擊人了。

如此折磨,日復一日,年復一年,二十 載青春歲月匆匆而逝,直到二女兒國玉接觸 到真耶穌教會,神的救恩如雨露潤澤了苦難 中的母女,曙光乍現,生命自此出現轉機。

### $\times$ $\times$ $\times$ $\times$

國玉小時候便看著品學兼優、才情洋溢的姊姊國蘭,在物質匱乏的年代裡,她身為長女常以身作則,並告知弟妹,因家貧不富裕,凡事要省吃儉用,盡量減少家裡開支。沒想到如此優秀懂事的姊姊,竟在花樣年華時著魔似的變得如此精神失常,家中遭逢這樣的苦難,彷彿墜入萬丈深淵,國玉常常無語問蒼天。

直到國玉大學二年級時,經由一位學姊帶領信了耶穌,才明白原來天地間有一位創造宇宙萬物的神,就是耶穌基督。於是不顧嚴父的反對阻撓,畢業後積極帶領媽媽、姊姊國蘭與兩位妹妹,都在初接觸到的這間教



會受洗。但十多年過去,父親也病逝了,媽 媽仍聽道無心,姊姊病情依然折磨人……。

後來國玉步入婚姻,在懷老大到漢銘醫院做例行性產檢時,醫生告知胎兒呼吸窘迫,明日需立即開刀引產。她心中充滿恐慌不知所措,正巧遇見真耶穌教會彰化教會至漢銘醫院病房分傳單,遂請求教會為其代禱。當晚,國玉心中得到平靜安穩,手術過程母子經歷生死卻平安度過,此時此刻,蒙神安排,又巧遇同在縣政府上班的同事偕教會同靈前來探訪;之後歷經悠悠七年歲月,在縣府同事的不捨不棄、愛心帶領下,耐心等候神的時刻,福音種子終於開花結果。

憶起2009年10月,教會舉辦「中區慕 道者聯誼聚會」,鼓勵國玉可邀請家人偕同 參加。藉此活動,金媽媽首次來到真耶穌教 會,對弟兄姊妹愛心熱情的接待深受感動。 爾後,金媽媽每天到彰化教會參加早禱會, 為女兒國蘭的病情祈求。約一個多月後,一 日在早禱會結束後再次禱告時,金媽媽看見 主耶穌身著白袍站在面前,蒙神賞賜聖靈, 從此,金媽媽熱心聚會,不若往昔在其他教 會時的無心聽道。

國玉看到媽媽因生命改變所產生信心的 果效,讓她再次跪在神面前,謙卑迫切認 罪、祈求神憐憫眷顧,在聖靈的感動下,明 白往昔信仰上錯誤的認知(以為信耶穌不分 教派,相信即有聖靈)。神又成全其盼望夫 妻一同信主的心意,賞賜丈夫聖靈,明白真 道,終於在2011年春季靈恩會時,國玉一家 受洗歸入真教會。

### $\times$ $\times$ $\times$ $\times$

金媽媽於慕道期間得著真道後,靠主的信心與日俱增;然而魔鬼不甘心在國蘭身上作工時日不多,更見猖狂凶猛,一場屬靈爭戰,正考驗著教會是否同心同意靠主得勝。經上說:「因我們並不是與屬血氣的爭戰,乃是與那些執政的、掌權的、管轄這幽暗世界的,以及天空屬靈氣的惡魔爭戰」(弗六12)。

雖然金媽媽有心倚靠主,但人帶著肉體,總有身心俱疲、軟弱的時候,兒女又都各自成家,照顧重擔全落在慈母身上,所以每當國蘭病情發作、情況不佳時,因心力交瘁,常是無能為力地只能往醫院送。期間往返醫院不計其數,長期照顧者內心的煎熬,未身歷其境者,實在很難體會箇中艱辛。

一日,國蘭不吃飯,餵她吃飯就吐出, 瘋狂大叫,不著衣裳,口中流沫,欲咬他 人之手,狡黠邪惡地説道:「妳的肉很好 吃!」凶狠鋭利的眼神伴隨著咒罵聲,被送 至靠近山區的明德精神療養院接受電療。金 媽媽前去探望時,看見愛女抓著從屋簷攀爬 下的蟲子放入口中吞食,當下為之心碎,淚 往肚吞。

經云:「各人不要單顧自己的事,也要顧別人的事。你們當以基督耶穌的心為心」 (腓二4-5)。駐牧傳道勉勵全體教會於安息日自由禁食為國蘭禱告,金媽媽感動弟兄 姊妹一體同心、患難與共之心,再度堅強。 慕道一年後,於2010年秋季靈恩會,憑著信 心掙脱魔鬼的挾制與捆綁,毅然決然帶著國 蘭報名受洗。

受洗當日,為防止魔鬼不甘而來破壞阻 撓,眾人一再加強禱告。感謝主!蒙主保 守施恩帶領,受洗時,國蘭顯得特別乖巧聽 話,完全順服配合;當她從水裡上來走上岸 時,眾人喜悦之情無法言喻。

洗禮完成,協助的同靈們陸續回教會, 魔鬼見其阻撓失敗,氣忿忿作工,只好由福 音同工陪同金媽媽、國玉將國蘭帶至四樓寢 室,合力將其壓制,防止她撞牆傷害自己; 全教會信徒為此同心合意禱告,祈禱聲不絕 於耳。駐牧傳道言:「下午聚會時,國蘭若 不能安靜,洗腳禮將配合她移至四樓寢室進 行。」

感謝主施恩眷顧,除去魔鬼作為,洗腳 禮快開始時,國蘭竟願意順服,由福音同工 二人攙扶陪同至二樓會堂聚會,順利完成洗 腳禮、聖餐禮,哈利路亞!榮耀歸於主!

### $\times$ $\times$ $\times$ $\times$

「你們這因信蒙神能力保守的人,必能得著所預備到末世要顯現的救恩。因此,你們是大有喜樂;但如今,在百般的試煉中暫時憂愁,叫你們的信心既被試驗,就比那被火試驗仍然能壞的金子更顯實貴,可以在耶穌基督顯現的時候,得著稱讚、榮耀、尊貴」(彼前一5-7)。完全的信心不是一蹴

可幾,過程的操練,自有神一番美意,為要 熬煉我們如同精金。

國蘭受洗後,一些怪異行為大有改善, 但病情仍是起起伏伏,每隔一段時間仍會復 發。金媽媽身心俱疲,慣例作法就是送往醫 院。有次送至鹿港基督教精神病院,住院長 達九個月,卻發現院方竟在國蘭住院期間, 提供佛經給國蘭書寫。金媽媽於悔悟中明 白,每逢國蘭病情發作就送醫,這對女兒而 言未必是最好的方式,於是決定辦理出院。

出院前醫生告知,若家中經濟許可,就 讓國蘭長期住院吧!金媽媽低聲與醫生商 量,是否能酌量減少藥量,因長期吃藥的副 作用,如走路搖晃、蛀牙、腹脹、便秘等, 令人不堪其擾。醫生答覆:「此病不能痊 癒,只能長期住院靠藥物來控制,此病若能 痊癒,醫院就沒有病患需要醫治了!」國 玉在旁聽到醫生如此回答,便放膽為主作見 證,堅定地告訴醫生:「在人是不能,在神 凡事都能,我們要靠主禱告,我們的主耶穌 能。」於是堅決辦理出院。

出院後三個月,國蘭病情再度復發,送 至彰化基督教醫院精神科住院一個月,金媽 媽每天往返醫院勞碌奔波,日夜常在醫院陪 伴照顧女兒,因勞累,眼睛出現血絲,睡眼 惺忪搖搖欲墜,情景堪憐。

最近一次屬靈爭戰是在2014年11月下旬,國蘭因多日不吃飯、不著衣裳,有自殘行為且破壞家中傢俱大聲吵鬧,百般無奈



下,叫救護車送往鹿基精神病院。在院中,國蘭被捆綁雙手,每天插鼻胃管強迫進食,導致鼻膜受損鼻水流不止。酷寒的冬天裡,不著衣裳只蓋一件薄毯縮在保護室一角畏寒顫抖著。金媽媽前去探望,見之,悲不可抑。

安息日中午用餐時間,金媽媽吃不下飯 獨自躲在車裡暗自飲泣,在同靈聲聲呼喚下,才從車中走出來,滿臉憔悴低泣:「女 兒在院中不著衣裳、不吃飯,畏縮牆角一隅 似狗般,若不餓死也會被冷死。」同靈聽之 無不為其傷痛憐惜,數人陪同金媽媽至二樓 會堂為國蘭迫切祈求禱告,向主哭訴、求主 垂憐。

翌日一早,教會好友陪同金媽媽至鹿基精神病院探望國蘭,見其畏縮牆角一隅,勸其起來穿衣吃飯。感謝主!國蘭竟順命服從。金媽媽喜出望外,於是向院方請假外出,一行人開車陪同國蘭至鹿港商街吃蚵仔煎、冰淇淋。金媽媽看到愛女肯吃飯、穿衣又逛街,體會到是神的憐憫與同靈代禱的功效,滿心感謝下信心大增,思及已住院多日,醫生也是束手無策,那就辦理出院,全心全意倚靠主吧!

回程車上,眾人也勉勵金媽媽:「既然 吃藥已近三十年,期間也認真配合醫生吩咐 按時吃藥,但依然發病頻繁,若吃藥會好, 病早就好了,藥吃多了傷身傷腎,且腹脹便 祕、牙齒掉落、走路搖晃等副作用伴隨而 來,最要緊的是,國蘭病情明顯是出於魔鬼 的作為,靈戰是要靠壽告得勝,不是靠藥 物,若能決心不吃藥,表明我們已無退路, 將更能全心全意靠主迫切禱告……。」

金媽媽深深體會到多年來國蘭病情反反 覆覆,應是自己信心不夠、無法全心交託之 故,於是下定決心爾後不再吃藥,全心全意 禱告交託,倚靠主的憐憫醫治。

翌日,福音同工三人於早禱會結束後,陪同金媽媽前往鹿港基督教精神病院,要將國蘭帶回家。感謝主的恩典,在辦理出院手續的等待時間及回程途中,國蘭皆乖巧聽話、安靜順服,這是出於神的憐憫保守才能平安順利抵達家門。然而魔鬼見國蘭平安返家,心有不甘,氣忿忿作工,一場屬靈爭戰隨即展開。國蘭開始不安靜,眼神渙散、口中流沫,顫抖掙扎欲咬己手、拔頭髮,只好用繩索捆綁來保護她。

為了要讓國蘭得到平安,將附著在她身上的邪靈完全趕出去,讓神的名得著榮耀稱讚,駐牧傳道先取得職務會的全力支持,由長執、傳道、負責人分組,每天早晚各一梯次,前去國蘭家幫助代禱;另有福音同工二人一組,日夜輪流,同心禱告、唱詩,全天守候照護。

21天的屬靈爭戰過程,國蘭不睡覺、不 吃飯卻大有力氣,因不停拔著自己的頭髮, 有自殘行為,只好用繩索捆綁在床上保護 她。國蘭眼神鋭利凶狠,透露著身上惡者的 作為,不停吐痰有三尺遠,金媽媽疲於擦拭 床舖不停歇;她又時而厲聲尖叫:「我快要 死了!」、「我要出去了!」金媽媽則大聲 斥喝:「惡者魔鬼滾到海底深坑去吧!不要 再糾纏我女兒。」

在最艱難時期,國蘭只喝些水與少許流 質食物,幾乎不吃飯不睡覺。當旁人擔憂 她的生命安危時,金媽媽卻是不憂不懼地説 道:「我願將國蘭完全交託主,若是出於神 的旨意要接國蘭回到天家,也是順服滿心感 謝!」

經過21天日夜屬靈爭戰的煎熬,雖然大家身體疲倦卻精神奕奕。感謝主!之後國蘭進入3天3夜的沉睡,睡醒後正常飲食,且開始參加晚間與安息日的聚會,直到如今已逾年餘,「一年來不靠藥物只聚會敬拜真神」,竟未再入住精神病院,得到了平安。

一場屬靈爭戰,倚靠主名,神的兒女得 勝了!

「所以我告訴你們,凡你們禱告祈求的,無論是甚麼,只要信是得著的,就必得著。故此,你們要順服神,務要抵擋魔鬼,魔鬼就必離開你們逃跑了」(可十一24;雅四7)。魔鬼最害怕的,不就是眾人同心合意的禱告嗎?「耶穌說,非用禱告(有古卷在此有禁食二字),這一類的鬼總不能出來」(可九29)。屬靈爭戰期間,弟兄姊妹多人因愛主的心加入禁食禱告,最終贏來了勝利!哈利路亞!願榮耀歸於主,主的名是可稱頌的!

屬靈爭戰過程中,傳道長執及福音同工們的服事與奉獻,有如一杯涼水滋潤了乾渴的心靈;有的犧牲睡眠長夜守護,有的接待國蘭至家中過夜,為要讓金媽媽偶爾能得到休息,大家因主愛分擔了金媽媽身上的勞苦重擔。「看哪,弟兄和睦同居是何等的善,何等的美。你們各人的重擔要互相擔當,如此,就完全了基督的律法。小子們哪,我們相愛,不要只在言語和舌頭上,總要在行為和誠實上」(詩一三三1;加六2;約壹三18)。愛是在別人的需要上看到自己的責任,藉由弟兄姊妹的彼此相愛,神的愛彰顯了出來。

「我怎樣爱你們,你們也要怎樣相爱。你們若有彼此相愛的心,眾人因此就認出你們是我的門徒了。我們爱,因為神先愛我們」(約十三34-35;約壹四19)。愛的源頭從神而來,因為神就是愛,只有愛能感動人,也唯有愛能撫慰疲憊的心靈,讓哀哭的人靠主勇敢而堅強。「總而言之,你們都要同心,彼此體恤,相愛如弟兄,存慈憐謙卑的心」(彼前三8)。在主裡,因主愛,我們永不孤單。





# 発して変

文/羅以

攝影/劉選愛



專欄心派生活

藝文

打從孩子牙牙學語開始,我們夫妻倆都是以閩南語教導,孩子也學了一口流利的閩南話。有趣的是,進入幼稚園之後,她發現閩南語在同儕之中派不上用場,因為小朋友都是說國語,根本無法以閩南語溝通,漸漸地,她就不再說閩南話了,即使在家裡我們以閩南語問話,她也只用國語回答,因此,閩南語現在只成了我們夫妻倆溝通的語言。

進入高中時期的孩子,思考漸趨獨立,當他們發現自己的信仰和別人截然不同時,也會開始反思:從小父母所灌輸的宗教教育內涵是否符合實際生活?

「信仰」必須內化於生命之中,才能呈現在生活之上,那不是 義正辭嚴的説教,也不是強迫就範的規條;就像年幼時,家父總 以飆罵、毒打的方式強逼我們離開教會,但那都無法奪去我們心 中所要的信仰。

神就是愛、生命的泉源,祂是柔和又充滿力量的,於是我動筆寫了一封信給孩子。

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

### 親愛的心肝:

再過一個月的日子,妳就要滿18歲了, 連媽咪都不敢置信時間過得比想像的快。還 記得懷胎的時候,好希望妳趕快出生,對於 在自己肚子裡住了九個多月的Baby感到相當 奇妙,日日夜夜相處得這麼親密,卻不曾見 過面,所以一心急著想要親手抱抱妳。

低年級的妳,綁著兩條長辮子,逢人就 笑,將嘴角的梨渦笑成一道燦爛的陽光,照 亮那時身處幽蔭裡的媽咪和病苦中的妹妹。 一天當中,媽咪最期待的就是推著妹妹到校 門口前的騎樓下等妳放學,每次下課鐘一 響,妳便從斑馬線的那頭笑盈盈的快步走 來,投入媽咪的懷抱,雙手用力的圈住我, 接著輕撫推車中滿身潰爛的妹妹,那是我度 日如年的苦楚中,一段屬於快樂的美好時 光。

韶華荏苒,而今妳已是頂著一頭俏麗短髮, 低身才能環抱媽咪的大人模樣, 唇邊的 梨渦總笑成一潭碧綠的湖水, 盪漾著青春年 華的波漪。

哪個父母不是將自己的孩子當成心肝寶 貝?或許,妳暫時不懂媽咪對妳的擔憂與 疼惜;或許,在妳眼中那都化成了說教與囉 嗦。有些感受妳尚無法體會,可當10年後的 某一天,妳身為人母、懂了,但媽咪卻不見 得仍在妳身邊。 妳曾抱怨媽咪對妳的課業不太重視,沒錯,媽咪並不擔心妳的成績如何?考第幾名?明年會上什麼大學?我只在乎妳以後是不是在主的愛中幸福?在妳未來的人生中,將會是誰陪伴著妳而行?

記得好久以前,曾在《聖靈》月刊中看 過一篇文章,是一位女兒寫給母親的信,她 説家中只有父親尚未信主,實在不忍心看著 爸爸媽媽各自在兩個孤獨的世界裡相愛。心 中不禁欽佩作者敏鋭的觀察力,因為夫妻之 間的信仰與心靈無法交會的「孤獨感」,只 有自己能懂,也只能黯然承受。就好像親愛 的另一半雖然愛妳,但心裡卻不願意承認妳 的父親就是他的爸爸一樣,讓人感到失落又 喪氣。

媽咪清楚妳是個懂事又善思考的孩子, 少有違逆父母的。就我所知,目前許多主 內青年,覺得上一輩苦口婆心叮嚀「嫁娶主 內」的觀念是種守舊的規範,但孩子,妳可 明白為何主耶穌在聖經裡一再交代:信與不 信者,不要同負一軛?除了信仰極易失落之 外,與未信主的人聯姻,會讓兩人、甚至兩 個家庭,陷入又深又沉的婚姻現實面,那是 再多恩愛的情感都無法覆蓋的軟弱。婚姻就 是這麼微妙,甜蜜會隨著時間淡化,而愛 情,會轉化為親情而成為責任的擔負;當糖 衣化於口中之後,隨之而來的生活難題,唯 獨仰賴神的賜福與帶領,才有幸福可言。否 則,只有自己嚐得出那苦果的滋味。 妳有決定自己人生的自由。平安、順遂 如妳,是不是反易忽略有神同行的幸福?正 如空氣一般,雙手摸不著空氣的形體;鼻子 聞不出它的香臭;嘴巴吃不出它的鹹甜,我 們甚至可以堂而皇之的反駁:世界上根本沒 有空氣!但是若有一天,當我們呼吸不到空 氣而將窒息時,是不是還能説它不存在呢?

心肝,妳明瞭的,空氣不但存在,而且 對我們來說非常重要,正如真神一樣!

何其有幸的妳,人生沒有太多苦難,以至無法深刻體驗到神。正面說,這是一種幸福;反面說,也算一種不幸。但無論妳的未來是幸福或是不幸,那都掌握在妳「手」中——端看妳的手是不是願意緊握住神的杖而不放手?

祈願

主恩滿溢

深愛妳的媽咪

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

身為基督徒,頗感我們的教育責任遠比 未信者多出許多,現代父母最在意的不外 乎孩子的學業成績與社會成就,但我們所看 重的,不只是那屬世的發展,更要引導其靈 性能夠堅固、獨立,不單只是跟隨父母的信 仰。再者,孩子憑由喜好挑選符合條件的對 象,但我們父母所要更加重視的,卻是對方 心中可有持守主道的信仰。

相較於未信者,基督徒的父母擁有更多層面及因素為下一代憂心、焦慮。曾有一位長者這樣勸勉我:「與其擔心孩子的信仰,不如先裝備自己!讀經所獲得的靈糧有如柴薪;禱告的聖靈有如烈火。倘若單有火焰,卻沒有柴薪可供燃燒,那麼熾火很快就熄滅了。況且,父母本身若沒有屬乎耶和華的真智慧,又如何牧養屬祂的羊呢?」

自此,我不單重視禱告,也恢復讀經習慣,並於每天睡前在孩子的枕頭上,擺放幾節我的手抄經句。我相信,「神言」是帶有能力的,無論如何都勝過「人語」的訓詞。我也相信,總有一天,孩子定能從中感受到一股來自媽媽的溫暖,亦能體現由神而蘊的溫度,不至於偏離這塊神所圍囿的範疇,陷自己於「失溫」的險境。

對於手持牧羊杖的我們,除了充實自己的靈修以外,更要用摯情、熱切的心為孩子守候禱告,待其隨時回望、需要我們允是的眼神時,能夠報以眼中閃爍的流光,暖淌在他們的心房。

文/若愚 圖/佳美

# 在愛中建立自己

我賜給你們一條新命令,乃是叫你們彼此相愛; 我怎樣愛你們,你們也要怎樣相愛。



自從受洗成為基督徒後,至今安息日聽道已聽了四百二十七場。我是在走投無路的情況下蒙神揀選,所以一直以著戰戰兢兢的心態,來了解如何才能進天國、得永生,以及聖經中,主耶穌要我們守的真道為何?唯恐自己稍不注意,就成了被神撇棄、愚拙的童女,在那哀哭切齒了。

因此透過讀經、禱告、聽道、查考聖經、作筆記、 請教傳道或年長的信徒,藉由提問、相互討論,希 望能更深切的明白神的旨意。原來,聖經的總括就是 「愛」,如同《約翰福音》十三章34-35節所說:「我賜 給你們一條新命令,乃是叫你們彼此相愛;我怎樣爱你 們,你們也要怎樣相爱。你們若有彼此相愛的心,眾人 因此就認出你們是我的門徒了。」

我一直以此提醒自己,要愛人如己,不要因自己的 行為而害主耶穌被人毀謗。對於愛我們的人,我們愛他 們並沒什麼問題,愛家人、親人也沒問題;但神還要我 們愛仇敵,要愛那些恨我們的人。「咒詛你們的,要為 他祝福;凌辱你們的,要為他禱告」(路六28)。

主也親自在《路加福音》二十三章34節做了示範, 在被釘於十字架上時,當下耶穌說:「父啊!赦免他 們,因為他們所做的,他們不曉得。」主被人釘在十字 架上,受到極大的痛苦,仍為傷害他的人求父赦免他 們,因知他們乃是受撒但轄制,成了罪的奴僕。 **藝文** 心 專欄

心派生活





在人未受洗前,由於來自始祖亞當所犯的罪未潔淨,故人無法靠自己的善行 蒙救贖,即使受洗後,面對屬靈爭戰仍無法自己勝過惡者撒但,唯有倚靠聖靈的 幫助,才能打贏這場屬靈爭戰。

在我們的生活中,常遇到不如意的事,或遭人陷害、或遭人誤會、逼迫……,總令我們痛苦不已。但我們的對象不是看得到的人,而是那屬靈的惡者;故不要用自己的方式解決,因以人的方式來處理,結果可能造成雙方莫大的傷害,且事情不一定能得到解決。唯有禱告、靠著聖靈的引導,才能打那美好的仗。

我是結婚後,因與先生溝通不良,故常有爭吵,警察局、法院都去過,我所知道的方法也用盡了,仍然無解,家中一直不得安寧。直到蒙神揀選後,藉著禱告、讀經、聚會,祈求聖靈的引導,經常思想神的話,我心中才慢慢有了平安。

當先生又無理發飆時,藉著默禱,我讓自己平靜,思想聖經上的話語:「親愛的弟兄,不要自己伸冤,寧可讓步,聽憑主怒;因為經上記著:主說:伸冤在我;我必報應」(羅十二19)。我不斷靠著神的話勝過仇敵,不再與先生正面衝突,家中才有了平靜,感謝主。

《箴言》二十一章9節説:「寧可住在房頂的角上,不在寬闊的房屋與爭吵的婦人同住」。這句話深深刺痛我心,原來婦人的喋喋不休,是如此的令人厭惡。不論你是有理或是無理,當一個人情緒失控時,是無法判斷是非的,再多的理由都成了令人厭惡的聲音。難怪《雅各書》一章19-20節提醒大家:「但你們各人要快快的聽,慢慢的說,慢慢的動怒,因為人的怒氣並不成就神的義。」

在信主後的日子裡,我不斷藉由神的話,一步步的修正自己的脾氣、怒氣,也靠神的話,勒住自己的舌頭,以免犯罪,藉此讓家中恢復寧靜。

但神的標準是愛你的仇敵!縱然先生未信主,他也是神的兒女,《彼得前書》三章1節提到:「你們作妻子的要順服自己的丈夫;這樣,若有不信從道理的丈夫,他們雖然不聽道,也可以因妻子的品性被感化過來。」



我一直希望自己的行為能感動先生,因此每當安息日上午聚會結束,中午一定回家準備午餐,陪孩子一起用餐。先生因吃素很少與我們一起用餐,並且先生上班分兩班制,每週不一定有放假,但無論他在或不在家,我一定聚會完中午趕回家做飯,不讓先生因我去聚會而忽略家人的需求來指責我;九年來如一日的盡本分,讓先生無可指謫。另外,我的生活費是自理的,當先生因生氣而不支付孩子的教育費時,我也平靜地接手負責。

2012年11月,先生告知山上的鐵皮屋有人要承租,屋內家具如果要保留,要我自行去處理。我一開始請三姊夫幫忙搬,結果扭傷了腰。由於發現山上屬先生的東西很多,我遂上山打包,等先生下班後,晚上再陪先生將東西載回市區的家。原本先生是打算就交由房客自行處理的,但經我處理後,列清單給先生,先生才發現寶貝很多。先生是節儉的人,當然捨不得丟,雖然送給鄰居許多東西,但先生的寶貝也找回了不少……。

透過搬家事件,慢慢的,先生接受了我的關心,加上主耶穌愛的澆灌, 我也盡了妻子的本分。好奇妙!我透過默禱,求主帶領我與先生相處,漸漸 的,我可以順服聖靈的引導,成為溫柔的女人。先生一開始無法釋懷,問我 為何對他那麼好?他似乎有點擔心。感謝神的愛,源源不絕的澆灌我,讓我 也可以像主耶穌愛我一樣的愛先生。

現在,我與先生二人年近半百,竟像熱戀中的男女般,彼此相愛,彼此 戀慕,像《雅歌》中所描述,新郎與新婦的相愛,有在地如天的幸福。

曾讀過一段話,當我們對神的重視昇華成是另一半的關係,即知如何對主倚靠與交通。更有人分享,如果夫妻關係良好,與神的關係才會良好。正如經上所說:「不愛他所看見的弟兄,就不能愛沒有看見的神」(約壹四20)。

感謝主的恩典,雖然我花了九年的時間才學會如何愛那傷我最深的先生,並打從心底原諒先生,讓我與神的愛沒有距離;然而,一切都值得。但我還要做醒,因先生未信主,撒但仍會破壞,我當繼續祈求,讓聖靈充滿,求主引領先生受洗歸入耶穌基督裡,領受聖靈,二人能同奔天國路。願一切榮耀、頌讚都歸主耶穌聖名,阿們!





宗教教育下課後,小朋友在教會門口玩著躲貓貓。當中一個小朋友在數到一百後,就會開始尋找藏身在四處的人。有一個躲到椅子底下;有一個躲在門後;另一個小朋友不知道要躲哪裡,只好藏在媽媽的背後,不時小心的探出頭看看有沒有人發現他。屏息的時間不算太久,不一會兒,所有的小朋友都被找出來,大家又在一起玩耍,笑鬧聲充滿了整個會堂。

或許,這也是耶穌的感覺, 「**八子來,為要尋找、拯救失喪的 人」(路十九10)**;祂花了好多時間把人們從躲藏的地方找出來,這 樣我們才能和祂在一起。

就像當初神創造了亞當和夏娃,將他們安置在伊甸園中,生活安穩、和樂。直到魔鬼前來擾亂, 引誘亞當夏娃選擇不遵守神的話, 自此,人與神之間開始了一場漫長的躲貓貓遊戲。世人知道神,卻又 畏懼祂,只能躲藏。那日天起了涼風,神在伊甸園裡漫步,想要找亞當夏娃夫婦。只是,當亞當和夏娃一聽見神的聲音,就藏在園裡的樹 木中,想要躲避神的面。即使神呼喚亞當, 對他說:「你在哪裡?」亞當卻不敢露面, 只能用緊張又恐懼的聲音回答:「我在園中 聽見祢的聲音,我就害怕,因為我赤身露 體,我便藏了。」

生命在祂裡頭,這生命就是人的光。 光照在黑暗裡,黑暗卻不接受光……。那 光是真光,照亮一切生在世上的人。祂在 世界,世界也是藉著祂造的,世界卻不認 識祂。祂到自己的地方來,自己的人倒不 接待祂(約一4-11)。

直到今日,這場跨世紀的遊戲依舊。有 些人躲在紙醉金迷背後享受短暫的歡愉,有 人試著用追逐流行或名聲來偽裝自己;有人 不停地逃離現狀再重新開始新的生活;有人 則用面具掩飾自己,假裝成另一個人……, 他們都在這世界的罪海裡浮沉,他們需要 神,卻又不知道神是誰、神又在哪裡?世人 在魔鬼的權勢之下,救主的樣子是模糊的。 但是,耶穌來到世上,一個一個尋找、開啟 他們心門,將屬於祂的人再次找到;祂的救 恩,將使世人再次與祂同在樂園中。只是, 軟弱的我們,雖然滿得祂的恩典、飽嘗祂的 慈愛,有時也會有意無意的避開耶穌的目 光,想再次與耶穌玩起躲貓貓的遊戲;但就 如同大衛所寫的詩一樣,神的恩典和看顧總 不離開我們:「我往哪裡去躲避祢的靈?

我往哪裡逃躲避祢的面?我若升到天上, 祢在那裡; 我若在陰間下榻, 祢也在那裡。我若展開清晨的翅膀, 飛到海極居住, 就是在那裡, 祢的手必引導我, 祢的右手也必扶持我」(詩一三九7-10)。

這場遊戲的過程和結束,我們也參與在其中。從被耶穌揀選、尋回,到和祂一起尋找隱藏起來的人,我們都有著這樣的使命。求神使我們留意周圍失喪的人,也祈求神賜下智慧,得出各樣巧思與他們分享耶穌,將他們從躲藏處帶到耶穌面前。

6 月份節目預告

☆2016/06/05 第1021集 生活咖啡館「丹福先生」――繪本分享

- ★2016/06/12 第1022集 小人物悲喜「耶穌·我的大確幸」訪杜蕙慈姊妹(上)
- ☆2016/06/19 第1023集 小人物悲喜「耶穌,我的大確幸」訪杜蕙慈姊妹(下)
- ★2016/06/26 第1024集 音樂花園「《耶穌》創作詩歌專輯-製作緣起」訪蕭文凱弟兄



### 節目介紹:

### 生活咖啡館「丹福先生」――繪本分享

丹福先生很有錢,非常非常有錢,村子裡的每個人都因為他的仁慈與慷慨而愛他。可是有一天,村裡來了位陌生人,他對村民說,丹福先生的錢那麼多,他們的錢卻那麼少,這是不公平的……。淡淡的幾句話,挑起了村民不滿足的心,搔著人們的癢處,喚醒內心深處的慾念。村裡原本的生活開始一一翻覆……。

### 小人物悲喜「耶穌,我的大確幸」訪杜蕙慈姊妹(上)

蕙慈從小一直很想信神。在她遇到危急無助時,總會很自然的向神呼求;也覺得這世界充滿著不公義,需要一位神來主持正義;她也很希望以後能和是基督徒的媽媽在天國相聚。但是她不知道神在哪裡?常有人邀請蕙慈到他們的教會,但每次卻都很失望的回來,讓她自責是不是自己不夠好,才會來到神的家反而感覺見不到神呢?蕙慈此後不再尋找教會,但感謝神的是,神並沒有離開過她……。

### 小人物悲喜「耶穌,我的大確幸」訪杜蕙慈姊妹(下)

蕙慈信主後,因為求學和工作的關係, 必須每兩、三年就搬家。每到一個地方, 總要適應新的語言、文化、風俗習慣和工作 環境。還好有神的道理作最高準則,使她不 致受到周遭的影響而隨波逐流。有時,她會 覺得「在這裡真好!」,有時也會埋怨神: 「為什麼把我帶來這裡?」但是蕙慈也漸漸 體會:人的腳步為耶和華所定,只要和神的 關係好了,有神同在,應該到哪裡都可以很 自在……。

### 音樂花園「《耶穌》創作詩歌專輯-製作緣起」 訪蕭文凱弟兄

睽違了十年,心靈遊牧民族將近幾年所 收錄的詩歌製作成了專輯——《耶穌》。傳 福音是主耶穌給基督徒的使命,不分男女老 少;而談起青年福音事奉工作,我們該怎麼 向同學介紹耶穌、介紹信仰,該怎麼向人述 說我們心中對神的體會和感受?藉由音樂事 奉,我們還能做什麼樣的努力呢?

# - SE DE T X/Smallpolo

藝文

詩情話音



主 耶和華 我心尋求祢

聽聞祢聲 我就快跑跟隨

主 耶和華 我心切慕祢

澆灌我心 讓我重新得力

躺臥行走 我知有祢眷顧

憂傷 有祢扶持

我一生 都有主的腳步相伴

聽我聲 代我求 在每時每刻

看顧保守 我的心思意念

無論在任何地方 往何去處

牽我手 領我走 在每時每刻

求祢引領 永不離

扶助安慰 我的身心和靈命







## 文字傳道基金

聖靈月刊的印製、郵寄費專戶、文字傳道基金,期盼您的真心支援





當月奉獻額

634,241元 (2016/03)



累計奉獻額 1,070,033元 (2016/01/01起至2016/03/31止)



奉獻目標額 4,800,000 元

# 世 界

# 傳道基

2005/01/01

截2016/03/31的奉獻總額

當月奉獻額

1,033,800元

目前結餘額

3,562,303元

2016/01/01~03/31

累計結存

54,155,497元

2005/01/01~2016/03/31

戶名 財團法人 真耶穌教會台灣總會

劃撥帳號 00201261

計明 奉獻文字傳道基金 或 奉獻世界傳道基金

詳情可洽總會財政處04-22436960 (結算金額尚會異動)

讓我們一同積財寶在天上!期待您的愛心奉獻!

### 04-22436968 版大傳真 聖靈月刊傳真奉獻索閱表

雜誌每年印刷郵寄成本 \$4,800,000, 歡迎自由奉獻至「文字傳道基金」。

### ◆國外奉獻匯款或支票請匯入:

### Name of Bank and Address:

First Commercial Bank Taichung Branch 69 Chung Shan Road, Taichung, Taiwan C/O: Pei Taichung Branch SWIFT CODE: FCBKTWTP

### Name of Account:

General Assembly of the True Jesus Church in Taiwan

Account No: 403-50-062077

請多利用電匯,並在匯款後傳真或來電通知財政處

Tel: 886(4)22436960 分機1273 許慧足姊妹

Fax: 886(4)22436968

支票請寄:40673台中市北屯區松竹路二段180號

### ◆國內奉獻額:

請利用郵政劃撥: 00201261

戶名:財團法人真耶穌教會台灣總會

註明:文字傳道基金《聖靈》月刊奉獻款

或直接交由各地方教會財務負責人,

指定奉獻文字傳道基金專戶。

### ◆雜誌索閱方式

國內讀者若每月十五日後仍未收到雜誌,

請來電通知04-22436960(分機1255蘇真賢姊妹),

或e-mail: JuliaS@tjc.org.tw

我們將為您補寄,提供最佳的服務,謝謝!

★我要索閱聖靈雜誌:(請務必填寫郵遞區號)

| □國內 | □國外(□空郵□海郵) |
|-----|-------------|
|     |             |

口新訂戶

□續訂戶/電腦編號:#\_\_\_\_\_\_

自 年 月起,共 年

電話:\_\_\_\_\_

地,址:□□□□□

# 洞裡乾坤

文/小光

藝文 事欄 日 光之下



臺中的都會公園,是一占地有八十多公頃的地方,然而指引你去的方向,它的門牌號卻是在XX巷內,讓人不禁有些奇怪。但就算交通不便、道路難行,只要目的地有足夠吸引人的特色,中途縱然須忍耐行走,也是值得去的;因人往往所在乎的是結局,而不是過程。

耶穌說:「引到永生,那門是窄的,路是小的,找著的人也少」 (太七14)。神本性一切的豐盛,都有形有體的居住在基督裡面(如在樂園),你們在祂裡面也得了豐盛(同在樂園)」(西二9-10);但是「凡不背著自己十字架跟從我的(路是小的),也不能作我的門徒」(路十四27)。想要看見那「別有洞天」之地,就必須付出代價。

「耶穌因那擺在前面的喜樂 (結局),就輕看(過程)羞辱, 忍受了十字架的苦難,便坐在神寶 座的右邊」(來十二2);保羅見 證他曾被提到樂園裡而願意「誇 口」,但是有一根刺加在他的肉體 上,是他奔走天路的挑戰(林後 十二1-10),那是一條可通往樂園 的小路。 常在登山的路上,聽見為人父母者期勉 自己的小孩,要堅持腳步,不要中途放棄, 因為目標已經在望。水所以會覺甘甜,是因 為乾渴;食物好吃,與飢餓程度有關;沒有 曾經痛過,就不能真正體會到愛的存在。

耶穌的荊棘冠冕是小路,上各各他山的路更是險坡;可是當祂在十字架上説「成了」的時候,卻有金冠冕為祂預備(啟十四14);祂也「看見自己勞苦的功效,便心滿意足」(賽五三11);祂已在享受著樂園裡的喜樂。

兄姊們!你想知道在新的天地(乾坤)裡,是誰可以坐在主寶座的左右邊嗎?耶穌說:乃是我父為誰預備的,就賜給誰(太二十23),也就是服事主,跟從主到底,受天父尊重的人(約十二26);因為他已與主同喝苦杯、一同受苦(彼前四13),並服事過主曾經服事過的人(參:路十二35-37)。共勉。



## 紙上攝影展

絕色 之 迁落瞬間 連漪激起 詩了你的眼 引作 同歸於鏡



文/蘇真弘・攝影/何佶容

# 

誰捨身面對威脅

永遠來得及灌溉 趁現在還在 把愛留給所愛



第12屆

青少年福音事工論壇

福音營會人才訓練營



2016 5 28 ° 29

【地點:中南區嘉義縣番路鄉觸口祈禱所】